Runabok

Livre des runes
Par Ulfdis



Ce livre est publié sous la licence libre Creative
Commons-BY-NC-ND :
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/be/

BY : Paternité. Vous devez citer le nom de 1'auteur
original.

NC : Non-Commercial. Vous ne pouvez pas utiliser
ce travail pour un usage commercial.

ND : Non-Dérivés. Vous ne pouvez pas transformer
ou altérer ce travail.



Table des matiéres

| Da1a g0 )a L0TainTo) s DEURRTRRR TP 4
Présentation de 1'ancien futhark et des autres alphabets
TUNIQUES. ..eeeeeeeiiteeeeniurteeeesireeessssreeeessreeeessasnnereseeeeeeaeeeesssanns 4
Origine et signification des runes.........cc.ccceceevierrieernneennn. 5
HiStOIre deS FUNES.....ccuvvevieeeieiiieeereeeeee e e e e e e e e e eeeens 9
L'ancien futhark......coceeeeeeeeeieeeeieeeeeeee e 10
Futharks plus TéCeNts .........cccevvveeriernienieeieerieeeeiee e 14
UtiliSations deS FUNES .......eeveeeeereeeererirereeeeeeeaeeeeeeeereereneanane 21

S 31 U 23

L) 4 26

TRULISAZ.c.ccoeviiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee ettt 29

F AN 1 1) R 32

| 1T | a o TR 36

KONAZoueiieiiiieeeeeeee e 39

GEDO oo, 43

WIUIJO.cceeiiiiiieeeete ettt e s e e e e e 47

HaAGAlAZ.....ccviiiecieeeeeeeeeee et 50

INAUARNIZ. ... e e e e et e e e eeaaans 54

ISA. i 58

1<) = TR 62

| R s A0 2 66

POITITO...ciiiiiiieeeeetieeeee ettt ettt e s s s srses s e e e s s e e e e eees 70

EIRAZ...eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee ettt ettt e e e e s e e e e e ateeeeeeaeeaeaes 74

15101774 1 (o TSRS 78

B 72 VT 81

| 212 =1 Lo T 85

ERWAZ. e e e 88

1Y =010 F= V2 91

LAGUZ..eeiiiiieeeeeteeeeee ettt e e e e e e e 94



Othalaz.....cc.eeeiieeieeeeeeeeee et 100
DaAGAZ...cooiiiiiiee e 103
Méthodes de tirage........ceevvereveerieriiernierieenieenieeeesieeeeeeeens 106

Tirage par jeté sur un linge........cccceeeevveeervieeenveeeeecnneeeennn 106

Tirage par pioche de 3 ou 5 runes.........ccoceeveeereercueennenns 108
Fabrication d'un jeu de runes..........cccccveeevveeenveensveessneennnne 110
Sources bibliographiques............cccoceeviiriieiniieeenieeeeiieeee 111



Introduction

Les runes sont utilisées depuis des siecles comme symboles
magiques, comme outils de divination mais aussi comme
alphabet a usage magique ou non.

Ce livre vous présentera une facon générale et simplifiée
d’interpréter les runes sur le plan divinatoire, symbolique, et
leur usage magique, mais c’est a vous de trouver vos propres
interprétations et utilisations pour chaque rune.

Présentation de 1'ancien futhark et des autres
alphabets runiques

Au fil des pages, je parlerai exclusivement des runes de
I’ancien futhark a 24 caracteres. Mais d’autres alphabets
runiques existent, plus récents, et avec un nombre de runes
différents, selon les époques et parfois selon les régions
géographiques.

En Magie Runique, dans un souci de retour aux sources de
cette tradition, nous utilisons majoritairement 1’ancien futhark,
sans pour autant renier 1’efficacité, et la puissance des
alphabets qui en ont découlé. C’est pour cela que dans un souci
de simplicité, les fiches détaillées des runes ne sont faites que
pour celles de I’ancien futhark.



Néanmoins je présenterai bricvement dans cette introduction
les autres alphabets, aussi bien dans un but de culture générale,
que pour vous permettre d’acquérir les bases qui vous
permettront de mener des recherches plus poussées sur ces
alphabets si cela vous intéresse.

Le mot futhark est issu de la contraction des six premieres
lettres de 1’alphabet runique (tout comme alphabet est la
contraction des deux premieres lettres grecques Alpha et Béta):
Fehu — Uruz - Thurisaz — Ansuz — Raidho — Kenaz =
FUT(H)ARK, et veut dire alphabet runique.

J utiliserai fréquemment ce mot afin de simplifier mes phrases.

Origine et signification des runes

SE AT 29 <6

Le mot rune signifie “secret”, “mystere”, “murmure”, ou “lot”
(de divination). Il dérive de la racine ancienne Norroise riin,
2 [13 9% ¢

qui veut signifie “secret”, “enseignement secret”, “sagesse”, ou
“signes magiques’”.

On le retrouve dans d’autres langues, tels le gothique (ritna), et
le vieil anglais (riin), ou il garde le sens primaire de “secret”.
Cette racine étymologique se retrouve aussi dans les langues
celtiques (tels I'Irlandais, ou I’Ecossais), avec la encore le
méme sens. Sachez aussi que le mot runelore veut dire
“enseignement des runes”.



Chaque rune possede un nom et un son qui désignent un objet,
un animal ou une qualité. Chaque nom de rune porte donc un
concept, et celui-ci reflete le symbolisme de cette rune et ses
correspondances.

Chaque rune porte donc un enseignement (un lore), qu’il faut
savoir découvrir. D’ailleurs I’ordre des runes n’est pas dii au
hasard, il traduit une évolution spirituelle complete.

C’est pour cela qu’il ne faut pas considérer les runes comme
de simples lettres d’un alphabet, ou comme un simple moyen
de divination. Les runes sont beaucoup plus que ca. Ce sont
des mysteres, c’est-a-dire des symboles idéographiques de
concepts ésotériques.

D’ailleurs les runes ne se limitent pas qu’aux runes du futhark,
sont aussi incluses sous le terme de runes au sens large ce que
I’on appelle des runoglyphes, c’est-a-dire des symboles
idéographiques qui n’entrent pas dans le futhark et qui
représentent pourtant les mysteres. Font partie de ces
runoglyphes le marteau de Por, la roue solaire, ou la Svastika.

Chaque rune a donc trois niveaux d'analyse :

- sa forme (géométrique et phonétique)

- son concept (sa symbolique)

- son nombre (ce qui la lie aux autres runes et la rend
dynamique).



Les runes étant des mysteres, elles sont atemporelles, et n’ont
d’autre origine réelle que celle du monde. L’origine historique
fixée est celle des runes en tant que futhark structuré.

Sur cette origine historique des runes, plusieurs hypotheses
sérieuses s’affrontent, sans convaincre pour la plupart, sans
compter les hypotheses fantaisistes (comme 1’hypothese
atlantéenne, ou extra-terrestre).

Parmi ces hypotheses sérieuses, quatre ont vraiment marqué
les recherches sur l'origine du futhark :

- I'hypothese latine

- I'hypothese grecque

- I'hypothése nord-italique (ou Etrusque)

- I'hypothese indigene.

Aucune de ces hypotheses n’arrive a se confirmer totalement,
sauf I’hypothese nord-italique qui resterait a I’heure actuelle la
plus plausible, malgré quelques lacunes. Cette hypothese se
base sur les liens marchands qui existaient entre les Etrusques
et les Scandinaves mais aussi les Germains, liens attestés par
des casques portant des mots de langue germanique écrits en
alphabet étrusque.

Mais en réalité en y regardant bien il semble que les runes ne
soient pas issues d’un systeme, mais d’un mélange entre les
idéogrammes et symboles indigenes (germaniques) et les
systemes d’écriture méditerranéens.



Des pictogrammes indigénes de 1’Age du Bronze tardif
semblent avoir évolué vers certains runoglyphes, et pourraient
étre un des systemes a 1’origine des runes. Ces idéogrammes
ont dii donner la forme et le nom des futures runes, mais leur
ordre et leur nombre est tres certainement issu d’une
symbolique magique locale.

Mais I’idée d’utiliser des formes comme systeme d’écriture,
ainsi que le choix des caracteres liés a des sons particuliers
indique de facon certaine qu’il y a eu influence des peuples du
Sud (c’est-a-dire des peuples Méditerranéens).

Les runes ont tres certainement été phonétiques, puis
divinatoires avant de devenir un alphabet sous I’impulsion des
peuples du Sud, de tradition écrite.

Sur un plan ésotérique, ’origine des runes telles que les
hommes les connaissent vient d’Odinn, qui s’est pendu par les
pieds a I’ Yggdrasil durant neuf jours et neuf nuits sans boire ni
manger, blessé par sa propre lance, afin d’atteindre un état de
transe pendant lequel lui ont été révélées les runes.

C’est Odinn qui, apres avoir découvert les runes lors de ce rite
ressemblant fort aux initiations chamaniques, les enseigna aux
hommes. A travers cet enseignement, Odinn apporta aux
hommes la magie, I’inspiration, la sagesse et la poésie dans
tous les mondes.



C’est pour cela qu’Odinn est le maitre de 1’inspiration, de la
magie etc. D’ailleurs son nom germanique Wodan veut dire
“celui qui est maitre de I’extase”. Odinn est en fait le lien qui
amene a notre conscience la sagesse inconsciente voire
supra-consciente des runes.

Les runes sont donc “nées” ésotériquement en mé€me temps
que la conscience humaine.

Histoire des runes

Les runes les plus anciennes attestées datent d'environ 50 de
I'ere Chrétienne (E.C.), et ont été trouvées sur la broche de
Meldorf.

Les runes ont connu quatre périodes historiques :

« du 1 au 8° siecle E.C. (Période de l'ancien futhark,
début de 'apparition du Futhark Frison)

« du 8° siecle a 1100 E.C. (Période des futharks plus
récents)

« une période intermédiaire de 1100 a 1600 E.C. environ
pendant laquelle la tradition des runes se perd peu a
peu

« une période de renaissance au dela de 1600 E.C.

Bien que la tradition runique ait perduré depuis 1100 E.C. dans
des zones reculées de Scandinavie, cela s'est fait aux dépends
de son intégrité. Ce qui a survécu est un reliquat tres abimé de
la tradition d'origine.



L'ancien futhark

Cet alphabet constitué de 24 runes, appelé aussi futhark
germanique commun, est le plus ancien alphabet runique au
sens véritable, et le plus répandu.

La plus ancienne trace de ce Futhark date de 50 E.C., et on sait
de facon siire qu’il a perduré jusqu’en 800 E.C. partout dans le
monde Scandinave, et méme au-dela (jusqu'a la fin du
Moyen-Age) dans certaines zones reculées de la Scandinavie.
De 50 a 200 E.C. il n’est connu qu’en Suede, Norvege, et
Danemark.

C’est ultérieurement lors des conquétes des Germains que les
runes se sont répandues rapidement a I’Est et au Sud, jusqu’en
Pologne, Russie, Roumanie, Hongrie et Yougoslavie. Des 250
E.C. on trouve des inscriptions runiques un peu partout dans
les territoires occupés par les Germains. La propagation du
futhark fut systématique dans des centaines de clans et de
tribus, et elle fut rapide.

Aujourd’hui il reste environ trois cents inscriptions en ancien
futhark, beaucoup ayant été perdues car gravées sur du bois ou
de I'os, qui sont des matieres périssables. Celles qui nous
restent sont sur métal ou sur pierre.

Les premieres inscriptions ont été faites sur des objets mobiles,
ce qui ne nous permet pas de déterminer leur origine précise.

10



Ce Futhark a été gravé sur deux types d'objets :
Des objets mobiles :
- armes (épées, tétes de lances et de fleches, bosses de
boucliers)
« broches (fibules)
. amulettes, bractéates
« outils
+  peignes, anneaux
« cornes a boire
+  statuettes
+ boites
« boucles et petits objets en métal.
Des objets fixes :
+ des affleurements de roches (parois rocheuses)
« des pierres bauta (qui signalent une sépulture, un lieu
de culte ou d'assemblée).

Ce Futhark possede une particularité, a savoir que si les runes
de celui-ci ont un ordre bien précis et fixe (comme dans notre
alphabet), il y a néanmoins deux couples de runes, la treizieme
et la quatorzieme, ainsi que les deux dernieres, qui peuvent se
permuter.

En effet dans les séries runiques historiques retrouvées sur des
mégalithes, des bijoux, etc. on a retrouvé des séries avec un
ordre et d’autres avec 1’ordre inverse pour ces deux couples de
runes.

11



Néanmoins pour la treizieme et quatorzieme rune, 1’échange
étant peu courant je ne m’attarderai pas dessus ultérieurement.

Par contre 1’échange entre les deux dernieres runes est encore
un sujet de débat entre runistes, spécialistes des runes et vitkis,
chacun ayant ses raisons pour invoquer tel ordre plutdt que
I’autre.

Voici la séquence complete avec les deux ordres possibles
pour les deux dernieres runes :

12



Dans ce livre c’est le deuxieéme ordre qui sera utilisé, car cet
ordre est considéré par plusieurs auteurs, comme par moi
méme, comme plus logique au vu de la signification de ces
deux dernieres runes.

Mais ces deux ordres sont aussi valables I’un que 1’autre, les
deux ayant existé, et aucun texte ne précisant si I’une de ces
séquences était plus utilisée que I’ autre.

Le futhark est divisé en trois groupes de huit runes appelés
aettir (aett au singulier), qui veut dire "huit runes", ou "huit
directions".

Chacun de ces trois groupes est gouverné par un dieu et une
déesse :
« le premier aett est gouverné par Freyr et Freyja qui
symbolisent la fertilité
« le deuxiecme aett est gouverné par Heimdallr et
Mordgud qui sont les gardiens des ponts entre les
mondes
« le troisieme aett est gouverné par Tyr et Zisa (déesse du
panthéon germanique) qui symbolisent le droit et la
justice.

13



Futharks plus récents

Les runes étaient un systeme évolutif, non fixé par des
institutions, contrairement a notre alphabet actuel par exemple.
C’est cette caractéristique qui a permis 1’émergence de
nouveaux alphabets.

Au milieu du 5° siecle E.C. (vers 450) , en Frise, quatre runes
furent ajoutées a 1’ancien futhark, donnant naissance a un
futhark a 28 runes (appelé Futhark Frison), qui fut exporté en
Angleterre ou une rune fut encore ajoutée, ce qui donna le
futhark anglo-saxon.

Ces deux futharks sont mis ensemble de par la similitude entre
certaines runes, ainsi que de par le lien qui existait entre les
deux peuples, Anglais et Frison. Mais alors que le futhark
anglo-saxon est complet, et peu axé sur la magie, le futhark
frison n’est que fragmentaire et principalement axé sur 1’aspect
ésotérique.

Le futhark anglo-saxon a été retrouvé sur une soixantaine
d’objets mobiles, dans I’Est et le Sud-Est du pays pour ceux
datés d’avant 650 E.C., et dans le Nord du pays pour ceux
datés d’apres 650 E.C.

Ce futhark est principalement visible sous une forme a 28
runes dans le poeme runique Vieil-anglais, mais aussi dans le
Cotton Domitianus A9, ou il est divisé en aettir, aux mémes
endroits que 1’ancien futhark.

14



Les runes anglaises sont apparues a la fin du Seme siecle E.C.,
et se sont éteintes sous leur forme gravée au 1leme siecle
(elles ont perduré sous forme manuscrite jusque bien plus
tard).

Cet alphabet a connu deux périodes :
« de 450 a 650 E.C. : la circulation est importante et se
fait surtout le long des voies paiennes
« de 650 a 1100 E.C. : la christianisation ralentit les
échange et provoque la disparition des pratiques
magiques visibles.

Ce Futhark a été apposé sur trois types d'objets :

« des objets mobiles (armes, coffrets et autres en métal,
0s ou bois)

« des objets fixes (pierres runiques commémoratives et
croix de pierre chrétiennes)

+ des manuscrits (mais aucun n'est écrit intégralement en
runes, elles sont 1a en tant qu'abréviations ou comme
moyen de cryptage).

De par l'utilisation de la plume au lieu du burin, certaines runes

(telle Wunjo) prirent une forme arrondie qui a été transmise
jusqu'en Germanie et en Scandinavie.

15



Voici la séquence complete du futhark anglo-saxon :

FNPFRNXP
Nt ¢TETH

TBEMHT &M A
FERXTTARX

Les runes frisonnes quant a elles n’ont été retrouvées que sur
16 restes d’inscriptions runiques, nous empéchant ainsi de
disposer de ce futhark au complet.

Ce futhark a été utilisé du 6° au 9° siecle, uniquement sous
forme gravée, sur des objets en bois ou en os qui ont été
préservés dans les sols humides des remblais de marais.

Enfin, contrairement au futhark anglo-saxon, ces runes ont
existé dans un contexte paien fort, la Frise ayant résisté au
christianisme, grace a ses rois valeureux, jusqu’a la fin du 7°
siecle.

16



Aux environs de I’an 800, dans le Nord de 1’ Angleterre (actuel
Sud de I’Ecosse), quatre runes furent encore ajoutées au
futhark anglo-saxon, ce qui a abouti a la création du futhork
northumbrien.

Ce futhork est divisé, non pas en trois, mais en quatre aettir de
huit runes plus une rune centrale (Gar). Certaines des dernieres
runes ajoutées portent les traces d’une influence celtique, de
par les correspondances que 1I’on a pu établir entre ces runes et
certaines lettres oghamiques.

Cette influence prouve qu’il existait une communication et des
échanges entre mages germaniques et mages celtiques. Les
runes furent utilisées comme écriture en Angleterre, jusqu’a
Alfred le grand, qui instaura 1’éducation a la romaine.

Dans le méme temps, en Scandinavie, le nombre de runes dans
le Futhark diminua. Au 8° siecle, huit des runes de 1'ancien
futhark disparaissent, donnant naissance a un futhark a 16
runes, appelé futhark récent, qui comporta deux variantes :

+ le futhark danois (le plus ancien)

« le futhark suédo-norrois.

Ces deux futharks sont strictement scandinaves, méme si
certaines inscriptions ont été retrouvées au Royaume Uni et
dans I’Est, les graveurs de ces runes étaient tous Scandinaves.
Ces runes ont existé a I’époque des premiers raids vikings et
sont donc parfois appelées runes de I’Age Viking.

17



Ces deux Futharks sont divisés en trois aettir, comme 1’ancien
futhark, un de six runes, et deux de cing, et presque toutes les
valeurs phonétiques des runes sont restées les mémes.

La simplification du futhark est d’ordre ésotérique et non
profane, puisque cette simplification du futhark est parallele a
une complexification des sonorités de la langue. Quelques
runes tels que Eihwaz et Jera (qui devient Naudhiz) changerent
de valeur phonétique.

Cette simplification du futhark a entrainé une confusion sur le
plan de I’écriture, plusieurs runes exprimant deux sons voire
plus.

Elhaz changea aussi de place et arriva a la fin du futhark.
Toutes les autres runes ont gardé leur place relative, et le
changement de place d’Elhaz est certainement d a la nécessité
de découper les deux derniers aettir de facon symétrique, tout
en les faisant débuter par les mémes runes que dans 1’ancien
futhark.

Sur les seize runes, onze ont gardé leur forme originelle, trois
ont pris une variante de leur ancienne forme, et deux ont

changé completement de forme.

Les noms des runes semblent eux aussi avoir été préservés.

18



Environ 5000 objets portant des inscriptions en futhark récent
ont été trouvés, principalement des pierres commémoratives
(souvent gravées en I’honneur de guerriers morts lors de raids
a I’étranger) et des talismans (2 la fois talismans vrais et objets
utilitaires transformés en talismans par la magie runique).

Cette séquence est la suivante :

FNPFRF
ol g
TBEYT A

Au 10eme siecle E.C., est apparue un alphabet runique qui fut
peu utilisé, et qui porte le nom de séquence d’Hilsinge. Cette
séquence fut obtenue en enlevant toutes les barres verticales
des runes, et en tracant les caracteres entre deux lignes.

On suppose que cette séquence a été créée afin de faciliter

I’écriture rapide en runes (il s’agirait donc d’une sorte de
sténographie runique).

19



Au 13° siecle les runes scandinaves sont standardisées, et si en
Suede on garde le futhark danois, en Norvege on voit
apparaitre un nouveau systeme: la séquence runique mixte,
constituée d’'un mélange de futhark danois et suédo-norrois.

Vers 1200 ce systeme donna naissance au systeme des runes
pointées, constitué d’une séquence de 25 runes, dont I’ordre se
rapproche de celui de I’alphabet romain.

Ce systeme runique fut largement répandu et servit a rédiger le
Codex Runicus Suédois, au 13° siecle. Il fut aussi utilisé pour
graver des fonds baptismaux, la pierre tombale d’un évéque,
ainsi que des piliers de cathédrales. Cet alphabet pointé fut
modifié pour donner ce que 1’on appelle a tord 1’alphabet
gothique qui fut utilisé en imprimerie, ainsi que pour les
calendriers et les correspondances particulieres jusqu’au 18°
siecle.

Les runes servirent aussi de systeme de cryptage pour les
militaires scandinaves lors de certaines guerres, telle la Guerre
de Cent Ans. Enfin il semble que les druides irlandais ont
utilisé les runes pendant un temps en plus des oghams.

Au 20° siecle commence un regain d’intérét pour les runes.
Deés 1902, Guido Von List crée son propre systeme runique,
appelé systeme Armaniste, constitué de 18 runes, suite a une
“illumination” sur les runes qu’il aurait obtenu pendant une
période de “cécité”.

20



Les 18 runes armanistes sont toutes basées sur la forme en
étoile a six branches de la rune Hagalaz.

Dans les années 20 a 30 les runes sont utilisées comme sceau
pour les architectes, les charpentiers et certains artisans. Puis
certaines (telles Sowilo, ou la Sovastika) seront récupérées par
les Nazis dans le cadre de leur conception pan-germanique.

Cette récupération donnera aux runes une mauvaise réputation
qui freinera apres-guerre de nouvelles recherches afin de
rétablir la tradition runique.

Ce renouveau ne viendra que dans les années 60, mais il est
alors axé principalement sur le coté divinatoire des runes. Il
aura néanmoins I’avantage de travailler enfin sur 1’ancien
futhark, et de délaisser le systtme armaniste, ce qui amenera
enfin les runistes a s’intéresser au systeme qui est a 1’origine
de la tradition runique magique.

Utilisations des runes

Comme dit plus haut les runes étaient utilisées au départ
uniquement a des fins ésotériques.

Pour cela les runes étaient utilisées soit comme outil de
divination, soit comme amulettes, soit utilisées dans des rituels
sous forme de symboles tracés au sol, soient enfin utilisées
comme alphabet ésotérique par les druides et les chamans pour
coucher par écrit des rituels ou d’autres écrits magiques.

21



En tant qu’outil de divination, les runes sont utilisées comme
les tarots ou les oracles: on les tire comme des cartes ou on les
jette sur un tissu et leur interprétation dépend des autres runes
tirées.

Pour chaque rune je donnerai le sens qu’elle a en divination.
Le sens que je donnerai sera un sens général mais les runes
peuvent avoir de multiples sens que vous devrez découvrir par
vous méme car ces sens cachés sont propres a chaque personne
qui tire les runes.

En tant qu’amulette les runes sont gravées sur des galets ou
des pieces de métal seules ou groupées pour renforcer leur
pouvoir, mais le mieux est de les graver sur du vivant (c’est a
dire du bois).

Pour savoir quelle rune utiliser selon les cas je vous donnerai
les lois d’analogie de chaque rune sur plusieurs plans. Si vous
utilisez plusieurs runes il faut en choisir une majeure qui sera
la plus grande et les autres seront gravées en plus petite taille
en bas a droite de la rune majeure.

22



Fehu

Phonétique : F de feu

Symbolisme de cette rune
Fehu est la rune associée au feu primordial : c’est le feu
incontrolable et destructeur.

C’est pourquoi Fehu est la rune du mouvement et de
I’impulsion primordiale. C’est la force jaillissante qui ouvre un
cycle d’évolutions.

C’est la rune du feu originel qui contient la potentialité de la
création. C’est la rune de la lave, qui bien que non structurée
contient en elle le germe de la création.

Cette rune est aussi associée a 'instinct, c’est a dire ce qui

émane du plus profond de notre étre. C’est le désir instinctif de
créer, d’avancer, et de goliter a I’expérience de la vie.

23



Fehu est aussi associée a 1’idée d’abondance et de richesse,
puisqu’elle désigne une énergie sans limite qui est a la base de
toute création.

C’est 1’énergie fondamentale, 1’étincelle qui permet le
commencement: elle est la force qui transforme 1’énergie en
matiere.

En cela Fehu est I’opposée d’Isa qui elle, transforme la matiere
en énergie. Ces deux runes sont deux forces totalement
opposées. Pour arréter le feu destructeur et imprévisible de
Fehu il faut donc utiliser Isa.

Si vous manquez de force, de pouvoir ou d’énergie (de punch),
alors Fehu est la rune a utiliser.

Fehu est la rune de I’incendie et de la destruction par le feu,
mais attention elle n’est pas facilement controlable.

Fehu est aussi associée a la respiration: elle est I’expiration.
Fehu est donc le Chaos au sens ésotérique, et pour parvenir a
un juste équilibre (pour s’épanouir), il faut utiliser Isa pour
contrebalancer Fehu (Isa est alors la Loi).

Fehu étant I’énergie primordiale, elle est liée au fluide vital de

notre corps: le sang. Fehu peut donc étre utilisée pour fluidifier
ou régénérer le sang.

24



Fehu est aussi associée a I’image des cornes de bovins, du
cheptel, du troupeau, du bétail, et au patrimoine c’est a dire les
richesses mobiles.

Le symbole du bétail qui est associé a Fehu regroupe en méme
temps ces notions de force instinctive et d’abondance
matérielle. C’est pourquoi Fehu est aussi associée a 1’argent.

Mais attention: cet argent ne doit jamais cesser de circuler tel
le sang qui coule dans nos veines. Car de I’argent qui dort est
de I’argent qui meurt. Donc si vous souhaitez utiliser Fehu
pour accroitre votre fortune, il faudra donner de 1’argent tout
comme vous en recevrez. C’est la loi de Fehu.

Valeur Divinatoire

Fehu symbolise la force, la santé et la prospérité. Elle peut
aussi désigner un projet en cours, un début, un
commencement, une émergence.

Conseil de sagesse

Fehu invite a découvrir et explorer la source fondamentale
d’énergie qui existe en nous. Elle invite a dialoguer avec cette
source d’énergie afin de mieux connaitre nos désirs profonds,
et de libérer ainsi notre potentiel. Identifier ses instincts permet
de mieux les canaliser, ou de les exploiter dans un nouveau
cycle d’évolution.

25



Uruz

Phonétique : OU de Ourse (un des symboles de la mere)

Symbolisme de cette rune

Uruz représente une énergie qui se replie sur elle-méme, ou
qui semble abriter ou protéger quelque chose. C’est la
protection, 1’abri ou le refuge.

Elle désigne également I’aurochs et le bison, et donc on peut la
rapprocher d’Audhumla, la vache cosmique aux pis de laquelle
le premier &tre créé se nourrit.

De part son co6té primordial, Uruz est étroitement liée a Fehu,
I’énergie primordiale : elle en représente le réceptacle, qui
accomplit le processus créateur, Uruz est 1’énergie qui crée,
qui structure, alors que Fehu est 1’énergie brute, avant
transformation.

26



Ce pouvoir de gestation la rapproche donc de 1’archétype de la
mere, de la fécondité. Uruz, en tant que réceptacle, constitue
un sanctuaire ou s’accomplit le miracle de la vie. Ce
symbolisme de mere lui confere disponibilité, et sagesse
intuitive.

Uruz est la rune de la vague qui s’abat, de la force naturelle
incontrOlable et impérieuse qu’on ne saurait maitriser, si ce
n’est par Isa. Uruz est Laguz qui a fini de croitre et ne peut
maintenant qu’agir et se répandre sur le reste du monde.

Uruz est une énergie puissante mais lente, qui peut mettre
longtemps avant de se lancer, par contre une fois que c’est fait
il ne faut plus escompter I’arréter.

Elle symbolise le fluide vital qui circule en nous : en elle se
trouvent a 1’état latent, la générosité, 1’amour, la force et la
vitalité.

Valeur Divinatoire

Cette rune évoque 1’idée de gestation, qui prépare a une
nouvelle naissance. Uruz peut signifier toute forme d’aide qui
vient a nous : une protection active, un conseil judicieux...

Elle évoque par ailleurs les circonstances positives qui rendent

notre vie plus saine et qui nous font recouvrir santé et
équilibre.

27



Conseil de sagesse

De part I'idée maitresse qu’elle véhicule, c’est-a-dire la
gestation, elle désigne le temps nécessaire a intégrer
I’expérience, ou pour se préparer a une nouvelle action. La
prudence est recommandée, comme la méditation et la
réflexion ou le recours a une aide protectrice.

En notre sein résident les meilleures potentialités, ainsi nous

pouvons rencontrer de telles richesses et les exploiter grace a
une méditation profonde.

28



Thurisaz

Phonétique : Comme le "th" anglo-saxon de thing (proche du
S).

Symbolisme de cette rune

Thurisaz représente le géant, le fort. On peut y voir le marteau
du dieu Por qui combat les géants, elle évoque également
I’épine sur la branche.

Thurisaz est la rune de I’épine, du choc, issue d’une force
statique inerte qui concentre son énergie en un point, contre
une autre force statique inerte. L’épine dont il est question est
celle qui réveille et stimule par I’expérience.

C’est la rune de la confrontation. C’est lorsque 1’on concentre
toutes ses forces, que ’on unit ses parties les plus opposées
pour détruire, casser, annihiler que Thurisaz s’exprime. Elle
représente les violences et les pouvoirs brutaux de la nature,
sans pensée brutale. Elle n’a pas de subtilité, pas de nuance.

29



C’est la rune de Por et elle est a ce titre comme lui dangereuse,
issue des forces primaires les plus hostiles (celles des géants),
mais elle peut étre utilisée de maniere positive aussi bien que
négative. C’est une rune de combat : elle ressemble a ce dieu :
offensif, mais aussi protecteur et défenseur, voire méme quasi
passif.

Comme Por est le dieu de l'orage, sa rune représente le
tonnerre, qui est tout aussi dangereux qu’il est fertilisateur.
C’est aussi donc une rune lumineuse, intimement liée a
Sowilo.

Thurisaz est une rune phallique, donc masculine. Elle donne la
force de se tailler un chemin malgré les obstacles mais
attention, elle est réputée dangereuse pour les femmes, qui
doivent donc la manipuler avec précaution (elle peut entrainer
une perte de liberté pour elles).

Thurisaz, rune masculine est alors liée a Berkano rune
féminine. Elle est d’ailleurs ’union d’un pdle positif mis en
contact avec un pole négatif.

C’est un processus d’enfantement, fruit de 1’'union de Fehu et
Uruz (les runes précédentes): c’est la vie, tout d’abord
instinctive et inconsciente, comme le géant, qui deviendra un
homme grice aux nombreuses expériences d’éveil qui
apporteront la conscience.

30



Avec Thurisaz, il vous est possible de gagner dans presque
n’importe quelle situation, que votre but soit louable ou pas. Sa
force primitive vous protégera contre les mauvaises énergies et
contre vos ennemis, mais attention, une telle protection peut
provoquer de la colere chez les autres.

Elle sert d’ailleurs a bénir, a purifier, a désinfecter, car elle
dissout toutes les forces et énergies négatives, et toutes les
oppositions.

Valeur Divinatoire

Cette rune évoque notre potentiel d’attaque et de défense, ainsi
que notre capacité a vaincre et a combattre. Elle désigne
éventuellement une expérience d’éveil par la confrontation a
quelque chose de violent, de fort.

Conseil de sagesse

Notre étre connait son évolution par la confrontation aux
expériences d’éveil, quelque fois interpelantes et difficiles. Il
ne faut pas renoncer devant I’obstacle, mais 1’affronter, en
mobilisant tout notre potentiel de combat que symbolise
Thurisaz.

31



Ansuz

Phonétique : A de arbre

Symbolisme de cette rune

Ansuz est la rune des dieux Ases, et plus spécialement la rune
d‘Odinn lui méme. Ansuz a deux branches qui représentent
certainement les dons qu’Odinn fit au premier homme et a la
premiere femme.

Ansuz est la rune du vent, de ’air, et elle est associée a Odinn.
Tel le vent, Ansuz peut étre a a la fois un souffle léger qu'une
tempéte. C’est a la fois une voix rugissante et un murmure.
Ansuz montre ainsi qu’elle peut passer du calme plat a la folie
furieuse de facon instantanée.

Ansuz est le souffle, le souffle primordial , la conscience qui
s’ajoute a Thurisaz pour faire de I’é€tre instinctif un étre
humain. Le souffle/la vie est le premier des dons offerts a
I’humanité au moment de sa création.

32



Le second don offert a I’humanité est la conscience. Ansuz est
donc le principe de la connaissance, c’est a dire le cadeau des
Dieux, car avec le souffle vient la conscience.

Ansuz est I'inspiration alors que Fehu est I’expiration. Elle
symbolise aussi le don de la sagesse, et méme de la magie. Car
n’oublions pas qu’Odinn était le dieu le plus sage et le maitre
des runes.

Ansuz permet d’accéder a la connaissance et a la
compréhension de multiples mondes et dimensions. C’est la
rune de l'initiation, du processus par lequel on acquiert la
connaissance et la sagesse a travers les épreuves et la
souffrance parfois.

Ansuz est aussi le symbole de I’inspiration et du pouvoir du
verbe tel qu’il est pratiqué par le poete, elle est donc la rune du
mot, de la parole de la communication, de la musique et de
I’incantation.

La poésie est considérée comme un chant sacré et I’inspiration

devient alors une forme d’extase a travers laquelle se
manifeste le contact avec le monde divin.

Ansuz peut donc étre utilisée pour comprendre I’art et pour
créer car c’est la rune de I’artiste.

33



Ansuz est donc la liberté de I’envol vers les mondes de
conscience, qui sont aussi les mondes divins. Ansuz indique
que la personne voit son esprit et sa conscience s’ouvrir. Elle
apprend a se focaliser sur la communication juste et devient
ainsi un élément qui transmet le monde de I’idéalité. Elle
développe donc son mental dans une direction illimitée.

Ansuz est aussi une rune de commandement, comme Tiwaz,
mais Ansuz est le Maitre auquel on ne peut désobéir, alors que
Tiwaz est le symbole d’un dirigeant 1égitime. On peut donc
utiliser Ansuz pour pouvoir ordonner aux hommes, aux
éléments et aux choses.

Ansuz est aussi la rune de la rage froide, de la forte volonté et
du pouvoir total. Mais c’est aussi la rune de la joie du pouvoir.
On peut donc I'utiliser pour acquérir du pouvoir a travers une
rage canalisée.

Ansuz est le symbole d’Odinn qui est le pere de I’enfance.
Ansuz est donc la rune de I’enfance avec ses joies et ses peurs.
On peut donc I'utiliser pour protéger les enfants mais il faut la
manier avec précaution.

En effet Ansuz a un coté sombre trés fort (elle permet de
comprendre le coté sombre de la force exprimé par la rage, ou
elle peut imposer de grandes souffrances pour accéder a la
connaissance). C’est la rune de I’air pollué et des radiations.

34



C’est donc une rune dangereuse de pourrissement si le pouvoir
est trop fort pour le réceptacle qui le contient.

C’est donc aussi la rune de la Mort, aussi bien sous son aspect
normal que sous son aspect effrayant. C’est la rune des
monstres, de la peur (entre autres les peurs primitives et
enfantines) et du noir.

Ansuz peut aussi bien transmettre ces peurs que vous aider a
les vaincre par leur compréhension et leur acceptation. Il faut
en effet comprendre ses peurs pour les maitriser.

Ansuz est donc la rune de tous les réves et de 1’inconscient.

Valeur Divinatoire
Ansuz symbolise 'intelligence, la connaissance, les aptitudes
mentales. Mais aussi la communication, I’inspiration, la
sagesse et la magie.

Enfin Ansuz symbolise aussi les situations d’enseignement
pendant lesquelles notre conscience s’élargit.

Conseil de sagesse

Ansuz montre qu’il est nécessaire d’ouvrir 1’esprit et d’élargir
les horizons. Le mental abstrait peut alors étre développé.
Ansuz indique aussi qu’il est souhaitable de retourner aux
sources de la conscience par 1’enseignement, la poésie et
I’inspiration.

35



Raidho

Phonétique : R de Renne

Symbolisme de cette rune

Raidho représente un chariot, un chemin, une roue permettant
de se déplacer, mais aussi la chevauchée, et le voyage (qui sont
les sens premiers du mot proto-norrois raido). Ces images
amenent I’idée de progression et d’avancement.

Raidho est la rune du mouvement en action. Le bon
mouvement. Elle guide, montre I’exemple. Elle est donc la
conséquence de I’ouverture de la conscience (Ansuz).

Elle symbolise le voyage fait par choix et pour une raison bien
précise, mais souvent décidé a la hate. Habituellement le but

est d’améliorer notre vie ou juste de prendre un peu de plaisir.

Souvent Raidho apporte de bons changements pour celui qui
voyage et méme pour celui a qui il rend visite.

36



Néanmoins il ne faut jamais oublier que la chevauchée peut
étre difficile et que certains voyages ne tournent pas forcément
comme nous 1’aurions voulu au départ. Se jeter dans 1’action
pour avancer est forcément risqué.

Raidho en tant que symbole de la chevauchée n’est pas sans
rappeler Sleipnir, le cheval d’Odinn, et la chevauchée vers les
autres mondes que pratiquent les chamans et les sorciers
nordiques.

En tant que symbole du chariot, il n’est pas sans rappeler les
chariot de Por, de Freyja ou de Freyr, ou ceux qui étaient
disposés dans certaines tombes de 1’époque Viking (par
exemple celle d’Oseberg). Chariots permettant le voyage du
défunt vers 1’au-dela, ou des dieux et des déesses d’un monde
a ’autre.

Elle est aussi la rune de I’ordre, des valeurs, et de 1’éthique,
c’est pourquoi elle est en relation avec les codes d’honneur, et
de la loi: Raidho évoque ainsi le guerrier (on y retrouve 1’idée
de chevauchement).

Raidho est aussi utilisée pour représenter le mouvement, plutdt
circulaire (mais ce n’est pas obligatoire). Raidho guide,
physiquement, mais aussi spirituellement et elle sert a
favoriser et a inspirer les instances dirigeantes et les
administrations.

37



Mais dans tous les cas, quelque chose guidée par Raidho
suivra le bon chemin, et pas nécessairement celui que vous
voulez. Aussi assurez-vous que ce que vous voulez est la
bonne issue. Il vous faudra faire confiance en votre destinée,
ou I’imposer.

Raidho est une bonne rune pour guérir car elle remet le corps
dans sa forme propre et par extension, le rituel, la danse et le
rythme (a cause de la petite patte !) lui sont associés.

Valeur Divinatoire

La chevauchée fait naitre 1’idée d’un cheminement, d’un
parcours, d’un sentier ou d’un voyage. Raidho peut aussi
évoquer les situations de justice ou d’arbitrage, qui recourent
aux lois et aux codes.

Conseil de sagesse

Les expériences vécues n’auront de valeur que si elles sont
acquises et transformées en regles de vie, et suivies
quotidiennement. En effet, la véritable discipline est le respect
des valeurs profondément enfouies en nous.

Il apparait donc nécessaire de trouver son rythme personnel et

les valeurs qui nous sont propres. Armé de sa propre éthique,
on peut reprendre sa quéte et vivre de nouvelles expériences.

38



Kenaz

Phonétique : K de Créativité

Symbolisme de cette rune

Kenaz représente la torche, ou la flamme de la torche, c’est le
feu domestiqué et contrdlé, contrairement a Fehu qui est le feu
sauvage et jaillissant.

La maiftrise et la disciplines acquises par Raidho entraine la
naissance de la créativité en Kenaz.

Kenaz représente le feu de 1’atre, de la forge, du foyer, c’est a
dire le feu domestiqué. Le feu controlé c’est le pouvoir
créateur canalisé, c’est pour cela que Kenaz est la rune de
I’artiste, de 1’artisan ou du magicien.

Kenaz représente 1’habileté permettant de contrdler la force

afin d’obtenir le résultat escompté. Cette rune existe au sein de
chaque créateur.

39



Mais attention, Kenaz symbolise le feu interne, qui bien que
maitrisé peut s’avérer dangereux si on ne prend pas toutes les
précautions. Il devient alors le feu interne destructeur, qui
consume.

On peut, grace a cette rune, immoler et transformer quelque
chose en une autre forme plus aboutie, mais aussi faire pourrir
ou dégrader.

C’est la rune du cancer, des maladies de peau, et de la
gangréne. Dans sa forme plus récente, Kenaz symbolise
I’ulcere ou les furoncles (que 1’on soigne d’ailleurs par le feu
pour assainir).

C’est aussi une rune en lien avec les sens, les sentiments et les
émotions. Elle peut alors symboliser une faiblesse ou une
hypersensibilité.

Kenaz est donc une rune de contrdle qui donne certaines
limites et permet de maitriser grice a ces limites. Mais ces
barrieres ne protegent pas tout et laisse les énergies se libérer
dans une direction précise.

Kenaz sera donc utilisée pour contrdler les énergies et les
manipuler sans danger pour soi, tout en continuant a étre
actives pour les autres. Elle peut étre utilisée aussi pour ses
propriétés amplifiantes.

40



Le feu controlé permet aussi de donner une autre apparence
aux choses, c’est un processus de transformation et d’alchimie
contrdlé, dans lequel la purification par les flammes est une
étape importante.

C’est le pouvoir de la forge dans laquelle la matiere est
transmutée par la volonté et I’art du forgeron, en quelque
chose de nouveau. Les maticeres premieres désordonnées sont
alors ordonnées par la conscience humaine.

C’est aussi une rune qui permet d’illuminer, d’éclairer devant
soi. C’est donc la rune du maitre, de I’homme habile, de
I’intellectuel, du sage, du savant, c’est a dire de 1la
connaissance éclairant le monde. Kenaz permet donc de
connaitre 1’illumination.

Kenaz signifiant connaissance, c’est une rune d’enseignement
et d’apprentissage. Comme symbole de la torche, elle apporte
la lumiere dans la ténebre extérieure, c’est a dire la lumiere
intérieure de la connaissance.

Valeur Divinatoire

Kenaz peut désigner de grandes aptitudes a manipuler les
énergies sur plusieurs plans : matériel pour I’artiste et I’artisan,
astral pour le sorcier, mental pour les technicien et les
ingénieurs, spirituel pour le magicien et I’enseignant, social
pour I’homme politique.

41



Kenaz désigne aussi une démarche de purification et de
transmutation sous contrdle, mais aussi les créations, les
réalisations et le développement des talents.

Conseil de sagesse
Kenaz indique qu’il devient nécessaire de développer ses
aptitudes par des réalisations concretes, et conformément a ce
qui a été appris, afin de se plonger dans le bain de
I’expérimentation.

Le controle et la discipline sont souhaitables mais trop de
contrOle peut amener a un blocage de 1’énergie. La création est
un processus alchimique. Pour la réaliser, il faut étre capable
de marier les contraires et les extrémes d’une facon sage et
prudente.

42



Gebo

Phonétique : G de gaieté ou de gateau.

Symbolisme de cette rune
La croix représente 1’interaction de deux forces, le point de
rencontre de deux énergies différentes.

Gebo signifie le cadeau, ou le don (gefa en islandais, dont la
racine a aussi donné le nom des déesses Gefn et Gefjon qui
symbolisent la terre-mere, ¢’est-a-dire celle qui donne).

Gebo désigne un pouvoir de profonde harmonie et d’union,
elle représente ainsi ce qui est échangé. C’est la rune de la
générosité, des cadeaux, du don et du partage et représente
tous les types d’échanges, intellectuels, émotionnels,
énergétiques, monétaires, commerciaux, liquides, gazeux ...

43



Ces flux sont ininterrompus, équilibrés, multilatéraux. C’est
pour cela que Gebo est utile en matiere de magie impliquant
un échange entre personnes (comme une coopération entre
individus), une cause commune, ou un partenariat commercial.

Symboliquement, elle renvoie également aux cadeaux que les
Dieux offrirent a ’humanité, mais aussi la générosité dont
cette derniere peut-€tre capable.

Elle suit Kenaz dans I’alphabet, et a ce titre, elle apprend a
donner généreusement quand on est devenu créateur et
réciproquement que la créativité implique le don.

Gebo précede Wunjo devenant sa conséquence c’est a dire
I’harmonie au sein de la grande famille humaine, car ce don
crée une unité et un équilibre entre le donneur et le receveur du
présent.

Dans une plus grande mesure, la rune Gebo (qui est une rune
tres émotionnelle) devient la rune de I’amour, en tant que lien
fort qui unit deux personnes.

Elle gouverne tous les échanges corporels comme la
respiration, le cycle de la nourriture. Aussi cette rune servira a
débloquer, favoriser les échanges, la communication,
I’ouverture d’esprit. Elle servira aussi a attirer les flux, si on
est capable d’assurer la réciprocité. En effet, avec Gebo, on
doit savoir donner aussi bien que recevoir.

44



Mais Gebo est aussi de par le don qu’elle représente la rune du
lien entre les hommes mais aussi entre les hommes et les
dieux. Sous I’aspect magique, Gebo donne acces a des
pouvoirs qui peuvent nous lier a d’autres personnes, ou bien
encore lier le plan humain au monde divin.

Dans cette optique la Gebo ne devrait pas étre tracer comme
une croix mais comme la combinaison de deux signes > et <.
Ecrits horizontalement, ils représentent un lien entre deux
personnes égales.

Mais lorsqu’ils sont écrits verticalement ils symbolisent un lien
entre le monde du milieu (le Midgard, monde des humains), et
d’autres mondes, soit au dessus (Asgarér), soit en dessous
(Utgarér). C’est donc la rune du lien entre les humains et les
pouvoirs des autres mondes.

Valeur Divinatoire

Gebo peut désigner une situation dans la quelle nous
rencontrons amour, échange et/ou partage. C’est le contexte du
tirage qui permettra de définir dans quelle mesure une telle
rencontre est possible.

Elle suggere également I'idée de créer une relation, d’établir
une communication, ou d’amorcer un dialogue basé sur la
réciprocité. Elle peut aussi indiquer le prix a payer pour ce que
I’on a recu.

45



Conseil de sagesse

Gebo rappelle a I’€tre humain qu’il peut apprendre a partager
les fruits de sa créativité : le don donne un sens a tout ce que
nous pouvons produire. C’est ici I’ouverture a autrui dans une
attitude d’altruisme et de don total qui permettra
d’expérimenter I’harmonie de la cohésion et la fraternité. C’est
aussi la rune du sacrifice.

46



Wunjo

Phonétique : le W de ouate.

Symbolisme de cette rune

Wunjo a la forme d’une banniere, voire méme d’une banniere
de clan, elle symbolise donc la famille (ou le clan au sens
large) ainsi que la joie, le plaisir et le bon temps.

Wunjo symbolise I’harmonie apres le don (Gebo), le partage et
I’échange augmentant la cohésion du groupe. Elle symbolise
aussi la banniere autour de laquelle se rassemblent les hommes
d’un méme clan ou d’une méme origine. Cette harmonie est
synonyme de joie, de plaisir et de bonheur.

L’homme fait alors partie d’'un groupe ou d’une famille dans
laquelle il conserve néanmoins son individualité. Wunjo
symbolise donc un appel de I’homme a s’extérioriser vers les

autres, a retrouver une “famille”, un clan, ou un groupe
d’origine commune.

47



Wunjo ressemble aussi a la girouette de métal, comme celles
qui étaient présentes sur les navires vikings, les temples et les
églises en bois, en Scandinavie.

Elle symbolise ainsi la joie, et ’harmonie au milieu du chaos.
Telle la girouette qui bouge en harmonie avec les vents
dominants, Wunjo indique que la joie s’obtient en étant en
harmonie avec ce qui nous entoure.

Wunjo viendrait de la racine indo-européenne uunjo, qui
signifie délice, passion ou volupté. Ce qui rapprocherait cette
rune de Freyja, qui est la déesse de la passion et de la volupté
par excellence.

Cette rune n’est donc pas celle du plaisir d’'un point de vue
intellectuel ou de la satisfaction qui suit I’effort, mais celle des
plaisirs des sens et du corps, qu’il s’agisse des joies du jeu, de
la nourriture, de la boisson ou de 1I’amour physique.

Wunjo est aussi le point de jonction entre les contraires, c’est
une rune de camaraderie, de buts partagés et de bonheur au
sens large.

Sur un plan magique, Wunjo nous aide a réaliser notre volonté
profonde, elle sert donc a réaliser les voeux et les souhaits, en
montrant les voies d’actions harmonieuses. Wunjo est encore
plus puissante lorsqu’elle est utilisée avec Raidho.

48



Valeur Divinatoire

Wunjo indique un sentiment de joie, et de bonheur. Elle
désigne aussi une collectivité, une famille ou une fraternité,
c’est a dire le fait d’étre uni aux autres, d’étre relié.

Wunjo indique que le consultant s’integre dans un groupe
humain, qu’il va accéder a une position ou une identité sociale,
c’est a dire trouver sa place dans la société.

Conseil de sagesse

Wunjo indique qu’il est nécessaire de connaitre notre
“famille”, quelle que soit la connotation de ce mot. Elle
indique qu’il faudrait envisager de s’intégrer dans cette
“famille”, et d’y trouver sa place, afin d’étre en harmonie sur
le plan spirituel.

Wunjo indique enfin, au sens plus large qu’il faut apprendre a
connaitre les autres.

49



Hagalaz

Phonétique : H de hache.

Symbolisme de cette rune

Hagalaz a la forme de deux poutres dressées, unie par une
poutre latérale, le tout symbolisant le concept de structure, de
charpente, de porte ou de pont. L autre forme géométrique
d’Hagalaz est une étoile a six branches représentant un grélon.
Ce grélon est un symbole d’unité, il exprime 1’idée de noyau.

Hagalaz commence le deuxieme aetf, qui est gouverné par
Heimdallr, le Gardien des Dieux (Heimdallr est le gardien du
pont Bifrost qui relie Les mondes inférieurs a Asgard).

Hagalaz est aussi la neuvieme rune, elle représente donc le
nombre sacré par excellence des anciens norrois, puisque le
chiffre neuf représente le pouvoir du “trois fois trois”, le
nombre de mondes repartis sur 1Y ggdrasil, etc ...

50



C’est pour cela qu’Hagalaz est parfois appelée la Rune-Mere.
Le nom d’Hagalaz signifie littéralement “grélon”. Le grélon
est de I’eau transformée, sous forme solide, et qui peut détruire
des cultures ou des habitations.

Mais une fois que les grélons ont détruit, ils se transforment en
eau, qui peut alors devenir bénéfique et non plus nuisible.
Dans un sens plus global, Hagalaz représente aussi toutes les
formes gelées de 1’eau qui tombent du ciel (neige inclue).

Sous sa forme d’étoile a six branches, Hagalaz constitue la
base du systeme de runes armanistes de Guido Von List. Sous
cette forme elle représente la semence primordiale cristalline,
c’est-a-dire la géométrie fondamentale qui définit la charpente
de I'univers matériel.

De par sa nature glacée, Hagalaz peut étre utilisée pour la
magie protectrice liante. Mais la rune primordiale de la magie
liante est Naudhiz.

Hagalaz représente les processus nécessaires a la mise en route
d’un projet, mais c’est aussi une rune qui peut provoquer la
rupture, le chaos et la confusion.

Hagalaz est aussi une des runes majeures du Wyrd, c’est-a-dire

du destin. Elle représente les motifs et successions
d’événements passés, qui font que le présent est ce qu’il est.

51



Hagalaz nous permet d’accéder a ces modeles-types du passé
et qui affectent notre présent. Elle représente donc le pouvoir
d’évoluer a I'intérieur de la structure présente de notre vie,
c’est-a-dire le pouvoir de changer de direction.

Au point de vue personnel, Hagalaz est la rune de I’inconscient
et du mécanisme de formation de la pensée, alors qu’a un
niveau plus global, elle est la rune qui est a ’origine de toute
chose (matérielle, physique ou temporelle).

Hagalaz est donc le lien magique ente Midgardr et Asgardr,
d’ailleurs elle est gouvernée par les divinités qui gardent le
passage entre ces deux mondes, mais aussi entre la conscience
humaine et les autres plans (y compris Hel).

C’est donc la rune du passage ou de la communication entre
les mondes, ou le passage d’un stade de notre vie a un autre.

Sous sa forme a six branches, elle est utilisée en magie
populaire comme symbole protecteur, on 1’appelle alors
I’étoile de chance. Hagalaz est alors représentée sous la forme
d’une rosace, ou d’une fleur a six pétales, faits a partir d’arcs
inclus dans un cercle.

Cette étoile de chance est visible sur de nombreux batiments
anciens qu’elle protege magiquement contre les intempéries.

52



Valeur Divinatoire
Hagalaz symbolise les crises de restructuration, souvent
douloureuses, qui guident notre vie et pendant lesquelles
I’essentiel apparait.

Elle annonce de mauvaises surprises, des difficultés qui
partiront aussi vite qu’elles sont venues, mais qui apporteront
des changements positifs.

Conseil de sagesse

Hagalaz nous enseigne qu’il faut savoir regarder au plus
profond de soi pour découvrir la structure essentielle sur
laquelle on batira notre vie. Elle nous apprend qu’admettre
I’existence de ce noyau intérieur, c’est donner un sens a
I’épreuve.

Mais il faut savoir qu’installer cette structure essentielle peut

avoir pour conséquence d’aller a I’encontre de la société ou de
notre famille.

53



Naudhiz

Phonétique : N de nécessité.

Symbolisme de cette rune :

Naudhiz est associée au feu du sacrifice, a la nécessité et a la
contrainte. Sa représentation graphique montre un axe vertical
(qui symbolise le moi et I’unité) traversé par un axe incliné.

Cette forme géométrique symbolise aussi les deux billes de
bois utilisées pour faire le feu vital magique lors des périodes
de famine et de peste.

Naudhiz symbolise les idées de nécessité et de sacrifice, ce qui

en fait une rune dure en apparence, mais cette dureté est
fonction de notre niveau de conscience lorsqu’on la vit.

54



Naudhiz montre qu’il est nécessaire d’assumer la structure
primordiale représentée par Hagalaz, et d’épouser ce qu’elle
symbolise, c’est-a-dire d’adhérer entierement a la vérité que
I’on a découverte.

Mais assumer et faire sienne cette vérité implique de sacrifier
certaines des habitudes et des automatismes sur lesquels notre
vie a été construite. C’est pour cela que Naudhiz est la rune de
I’épreuve, de 1I’aventure, mais aussi de la guerre.

Naudhiz symbolise le feu du sacrifice que sont les crises, les
épreuves et les changement de cap qui jalonnent notre vie et
nous permettent d’évoluer. Il y a détresse si ’on n’accepte pas
I’épreuve, ou si I’on est incapable de lui donner un sens.

Naudhiz est donc une rune de progres, mais aussi une rune
d’initiation et d’évolution par I’épreuve. Il faut d’ailleurs noter
que ces épreuves et les souffrances qui en résultent peuvent
impacter aussi I’entourage de la personne directement
concernée.

Le sens littéral de Naudhiz est “besoin”, ce qui signifie a la
fois I’absence de quelque chose, ou la nécessité au sens large.
Le besoin est une contrainte, mais Naudhiz montre que le
pouvoir de libérer quelqu’un du besoin se trouve dans ce
besoin lui-méme.

55



Attention, 'utilisation de Naudhiz en magie runique demande
une grande prudence, et ’adage qui s’applique le mieux a cette
rune est “Connais toi toi-méme”.

Naudhiz doit étre utilisée non pour lutter contre notre destin, et
les épreuves qui y sont liées, mais pour effectuer un travail
constructif.

Naudhiz est aussi la rune de la résistance et de la friction, elle
s’oppose de facon dynamique a une force en mouvement, et
peut ’amener a un état de blocage complet.

D’ailleurs I'utilisation magique principale de Naudhiz est la
défense contre les charmes liants, la protection contre les
attaques magiques, et la neutralisation des assaillants.

Elle peut aussi étre utilisée pour freiner quelqu’un ou quelque
chose, pour géner, ou retarder.

Enfin sa forme géométrique la relie au feu, d’ailleurs elle peut
étre utilisée pour 1’allumer, mais attention il s’agit d’un feu
statique et pourrissant, ce qui rend Naudhiz trés dangereuse.

D’ailleurs cette rune est traditionnellement utilisée pour lancer
des malédictions, et elle a donné son nom au biton de
malédiction (ou baton d’infamie) : le Nidstong. Si vous devez
I’utiliser usez donc de beaucoup de précaution.

56



Valeur Divinatoire

Naudhiz symbolise les obstacles rencontrés sur notre chemin,
et les processus de résistance que nous essayons en nous. Ces
obstacles seront considérés comme la fatalité, I’expression du
destin, ou une possibilit¢ d’évolution selon notre niveau de
conscience.

Enfin Naudhiz symbolise aussi toutes les situations ou nous
avons la sensation d’€tre impuissants, de ne plus avoir le
contrOle, ou nous avons l'impression d’étre des victimes
soumises, sans libre-arbitre.

Conseil de sagesse

Naudhiz nous enseigne que les obstacles et les épreuves que
nous rencontrons nous offrent la possibilité d’exprimer notre
potentiel, et de vérifier les capacités acquises précédemment.

Elle indique aussi qu’il faut parfois faire des sacrifices, afin
d’assainir notre vie, pour en venir a ne plus considérer que ce
qui est essentiel.

Elle nous apprend qu’il faut savoir évoluer sans passivité,

c’est-a-dire assumer les épreuves et les obstacles, tout en
lachant prise.

57



Isa

Phonétique : I de isolement.

Symbolisme de cette rune

Isa est géométriquement constituée d’un seul trait vertical, qui
est en lui méme une image d’unité et de simplicité. Isa, de par
la signification méme de son nom (iss veut dire glace en
ancien norrois), est associée aussi a la glace, en tant que
principe concentrateur.

Isa symbolise le Moi fagonné autour de ses particularités, et de
son aspect unique. Isa est une puissante rune de glace et a ce
titre elle symbolise la cristallisation, la matérialisation, ou la
densification.

Isa symbolise donc un retour a la terre, c¢’est-a-dire au monde

physique. Elle symbolise la nécessité pour le “moi” de se
focaliser a nouveau sur lui méme afin de retrouver son unité.

58



Isa symbolise donc la prise d’indépendance du “moi” par
rapport au groupe, et donc 1’isolement vis a vis de celui-ci. Le
“moi” devient donc une entité autonome et indépendante.

En plus de la construction de 1’ego, Isa symbolise aussi la
volonté personnelle ainsi que le principe de différentiation.
Elle peut aussi amener un manque de sensibilité et d’empathie
envers les autres.

De par sa forme de glacon droit et fixe, Isa représente tout ce
qui est statique, le présent, et I’élément glace.

D’ailleurs Isa est la troisieme rune liante de ce second aett.
Elle sert principalement a bloquer toute création, évolution, ou
développement, et a créer des obstacles.

Tout comme la glace, Isa utilise la résistance statique pour
bloquer ce qui était fluide et en mouvement. Isa n’est d’ailleurs
pas vivante, c’est plutdt un minéral ou un objet, elle est
d’ailleurs utilisée pour représenter des objets, de la maticre
inerte, voire méme la terre en tant qu’élément.

Mais attention, Isa n’est pas une rune a négliger pour autant,
sous son apparente immobilité, la glace peut se mettre en
mouvement. Et lorsqu’elle se met en mouvement, comme pour
un glacier, rien ne peut résister a sa force.

59



Isa est une force naturelle qui se bat contre la vie et la hait (elle
représente d’ailleurs les Thurses du givre, qui sont les ennemis
des dieux, les Ases, et qui cherchent a les détruire a tout prix).

Et sous I’aspect d’un iceberg, la faible proportion de glace
visible hors de I’eau est traitre, puisqu’elle ne représente qu’un
neuvieme de la masse réelle de celui-ci.

C’est pourquoi lorsque 1’on utilise Isa pour la magie runique,
on peut avoir I'impression que les choses évoluent lentement
alors qu’en fait, elles évoluent beaucoup plus profondément
qu’on ne I’aurait imaginé.

On peut aussi utiliser Isa pour ralentir ou stopper la
progression de quelque chose, pour calmer quelqu’un, ou
mettre fin a une relation, mais on peut aussi 'utiliser pour
imposer, pour obliger, forcer, ou soumettre.

De par cet aspect dangereux, Isa était utilisée auparavant pour
représenter les dangers de la vie courante comme la glace, les
séismes, etc....

Isa est gouvernée par Rinda, la déesse de la terre gelée, mais

elle est aussi reliée a Verdandi, la Norne du Présent,
c’est-a-dire a tout ce qui est éternellement en devenir.

60



Valeur Divinatoire

Isa indique qu’il faut opérer un recentrage sur soi-méme, et
reprendre une certaine indépendance par rapport aux autres.
Elle indique aussi qu’il est nécessaire de se rassembler afin de
former a nouveau une unité. Il faut retrouver ses signes
distinctifs, ses particularités, c’est-a-dire ce qui nous définit
comme étant un étre unique.

Elle peut aussi indiquer une situation bloquée, ou qui évolue
mais lentement et en profondeur. Enfin Isa peut aussi
symboliser I’égoisme et la solitude.

Conseil de sagesse

Isa nous enseigne qu’apres s’étre dispersé, il faut assimiler ce
qui a été vécu et se recentrer sur soi, afin que le “moi” se
constitue. Pour cela il faut mettre en valeur ce que nous avons
d’unique en nous, et qui nous distingue des autres.

Il faut donc rassembler les différentes parties de notre

caractere et de notre psyché, pour en faire un ensemble
harmonieux, et ainsi canaliser ses énergies.

61



Jera

Phonétique : J prononcé a l'allemande (c'est a dire comme un
Y dans yaourt).

Symbolisme de cette rune

Jera, de par sa forme cyclique, symbolise 1’année, ou la saison,
et au sens plus large la cyclicité du temps. Jera symbolise
surtout 1’été, la moisson, et par extension la récompense (dans
le sens de récolte de ce que I’on a semé). C’est une promesse
de bien-étre et de prospérité.

Jera est la douzieme rune, et elle se trouve donc a la moitié du
futhark. Son nom signifie “année” ou ‘“‘saison”, et est a
rapprocher du chiffre 12 qu’elle symbolise. Jera symbolise le
temps qui passe a travers ses cycles. Elle symbolise la
succession des saisons, ou le retour périodique des mémes
circonstances, ainsi que tous les cycles quels qu’ils soient.

62



Jera symbolisant 1’année, elle peut étre utilisée pour maitriser
le temps.

Jera symbolise aussi la bonne saison, et évoque ainsi I’'idée de
récompense méritée pour les efforts fournis. Mais cette récolte
n’est que temporaire, la roue tourne toujours et les choses
changent perpétuellement. Tout est en mouvement mais tout
revient toujours au méme point de par la cyclicité du temps.

Cette répétition de cycles est rassurante pour notre ego qui a
besoin de stabilité, mais elle peut aussi obséder ou
emprisonner lorsque nous avons besoin de liberté.

Jera symbolise I’accomplissement au moment opportun. On
peut I'utiliser pour obtenir une récolte abondante et méritée, si
et seulement si nos actes ont été justes et exécutés pour des
raisons valables.

On ne peut utiliser Jera pour lutter contre I’ordre des choses,
mais au contraire pour accentuer ce qui doit logiquement
arriver, ou pour accélérer un processus trop lent.

Au fil des saisons, le ciel et la terre s’unissent et se séparent
pour engendrer les fruits terrestres. Jera est d’ailleurs reliée a
Freyr et Freyja, le dieu et la déesse jumeaux, ce qui explique
qu’elle symbolise I’union mystique entre la terre et le cosmos.

63



L’harmonie est créée puis décomposée dans I’alternance du
cycle.

Jera possede deux formes géométriques différentes : une en
forme de mat entouré d’un losange, et une en forme de deux
fleches se tournant I’une autour de 1’autre.

La premiere forme symbolise I’état stable réalisé, mais aussi
I’axe cosmique entouré des quatre saisons. Cette forme
représente aussi le mét portant la guirlande des moissons. Sous
cette forme elle symbolise la fin d’un ancien cycle et le début
d’un nouveau.

La deuxieme forme est la forme dynamique de Jera, et la plus
commune. Cette forme symbolise le changement qui mene a
I’accomplissement.

Comme toute rune dynamique celle-ci peut avoir deux
variantes : une tournant dans le sens des aiguilles d’une montre
(ou deosil), et une tournant dans le sens inverse (ou
ante-deosil).

La forme deosil pourra étre utilisée magiquement pour
accélérer un processus alors que la forme inversée va au

contraire pouvoir étre utilisée pour ralentir un processus.

Jera peut aussi €tre utilisée pour amener un changement
quelque qu’il soit (positif ou négatif).

64



Valeur Divinatoire

Sur le plan divinatoire, Jera symbolise les changements, ou les
renversements, elle indique que les choses bougent. Jera
symbolise aussi 1’alternance, I’ambivalence et le mouvement,
de par sa forme géométrique méme.

Elle indique aussi que si nous avons fourni des efforts (si nous
avons semé), alors nous allons pouvoir enfin récolter (nous
allons étre récompensés).

Si la situation présente est difficile, Jera indique que le succes
est a venir, et si la situation actuelle est stable, alors elle va se
renverser ou changer. Jera symbolise la roue du destin qui
tourne.

Conseil de sagesse

Jera nous enseigne qu’il faut savoir s’adapter au changement.
Elle nous apprend que le mouvement est intrinseque a la vie, et
qu’il est sage de comprendre que tout ce que nous créons obéit
a cette loi des cycles, et que chaque chose a une apogée et un
déclin. Nous devons nous souvenir que tout ce que nous
gagnons nous sera un jour retiré, et quelque chose d’autre nous
sera donné.

Il nous faut garder I’esprit enfantin afin de voir chaque chose
nouvelle avec émerveillement. Enfin il nous faut savoir que
dans I’alternance et le mouvement perpétuels 1’harmonie peut
étre créée si on accepte les changements.

65



Eihwaz

Phonétique : E, I ou EI (se prononce comme "eille").

Symbolisme de cette rune

Eihwaz signifiant “I’'If”, elle est associé au symbole de 1’ Arbre
Sacré. Sa forme géométrique quant a elle suggere un double
crochet, qui unit le monde d’en haut a celui d’en bas.

Eihwaz est la treizieme rune, et de par sa signification (“If”),
c’est une des runes les plus puissantes. Eithwaz représente une
baguette d’If, c’est-a-dire le baton magique a deux extrémités,
le baton de vie et de mort.

L’If est I’arbre européen possédant la plus grande longévité,
mais son écorce, ses racines, ses feuilles ses fruits et sa résine
sont nocifs, voire toxiques. C’est de cette double
caractéristique qu’est issue la symbolique de cette rune, et son
appellation de “treize de malchance”.

66



Elle symbolise donc la mort et la transformation, mais aussi la
mort initiatique (d’ou le rattachement a Dinitiation d’Odinn).
Mais I'If étant un arbre qui vit longtemps, il est considéré
comme étant I’arbre de la vie éternelle, qui possede a la fois un
pouvoir de mort, mais aussi un pouvoir de régénération.

Eihwaz  symbolise  aussi les  renversements, les
bouleversements et les remises en question. Apres le cycle de
Jera, Eihwaz marque une rupture, une cassure dans le rythme
pour permettre d’accéder a un autre niveau d’expérience. Elle
représente donc le sens profond de la mort, a savoir un passage
sur un autre plan de réalité et de perception.

Eihwaz est aussi la rune du lien, elle représente 1’axe qui relie
ce qui est en haut et ce qui est en bas, et ¢’est autour d’Eihwaz
que tourne Jera. Eihwaz est donc une bonne rune pour
enchainer quelqu’un par la douleur griace a ses deux crochets.

On peut aussi 'utiliser pour se connecter a tous les plans, et
pour permettre aux énergies de circuler verticalement.
Physiquement, Eihwaz symbolise la colonne vertébrale.

Les batons runiques magiques étaient principalement faits en
bois d’if, pour bannir tout mal, entre autres les énergies de
destruction et de mort. Les batons et les arcs en bois d’if
permettent aussi d’imposer sa volonté a autrui, en agissant a la
fois sur les plans physiques et non physiques.

67



D’une fagon plus large, I'if protege les morts, et aide les
vivants a voyager dans I’autre monde. L’utilisation de I’if pour
voyager dans les autres mondes, tient de techniques
chamaniques de vie et de mort trés dangereuses (a éviter
donc).

Les anciens Norrois fabriquaient un encens extatico-narcotique
a partir de la résine ou des feuilles de I’if, mais cet encens est
tres dangereux voire mortel, aussi je vous conseille fortement
de ne pas le fabriquer ou I’ utiliser.

Eihwaz est principalement gouvernée par le dieu Ullr (dieu a
skis qui chasse a I’arc), qui vit a Ydalir, le “val des ifs” (I'If
étant le meilleur arbre pour faire des arcs), et sous son aspect
féminin, elle est gouvernée par Skadi, la déesse destructrice de
la mort et de I’hiver. Ces deux déités régissent la période de
Yule.

Valeur Divinatoire

Sur le plan divinatoire, Eihwaz indique des remises en
question, des renversements de situation ou des
transformations a venir. Elle peut aussi prédire la survenue de
morts ou de pertes graves.

Ou elle peut indiquer que la personne va entrer sur un chemin
initiatique a travers une épreuve, ou une remise en question.

68



Conseil de sagesse

Eihwaz nous enseigne que pour découvrir de nouveaux
horizons, il nous faut accepter de partir et de quitter ce que
nous avons.

Elle nous apprend qu’il faut savoir mourir a soi-méme pour
renaitre a une nouvelle vie. Pour cela, il sera nécessaire
d’assainir nos conditions de vie, et de remettre en question
notre opinion.

Eihwaz nous montre que pour changer de niveau de
conscience ou pour naitre a une nouvelle vie, il nous faut
pratiquer une purification en profondeur de notre

environnement comme de notre personnalité.

69



Perthro

Phonétique : P de Passé.

Symbolisme de cette rune

Perthro représente de facon stylisée le godet a dés. C’est pour
cela que cette rune symbolise le hasard et le destin, ainsi que la
divination.

Perthro représente le Destin, mais pas en tant que fatalité. Elle
représente la puissance active qu’est le Destin.

Cette rune symbolise ce qui nous rend uniques et qui forge ce
que nous serons, mais si et seulement si nous avons assez de

courage pour accepter et réaliser notre Destin.

Perthro représente donc aussi ce que nous pouvons faire de
mieux, ce que nous pouvons apporter aux autres et au monde.

70



Perthro symbolise donc le Destin en lui-méme en tant que
mécanisme de cause a effet. Tout ce que nous faisons a des
conséquences, chaque chose a un prix.

Assumer notre destin c’est aussi assumer les conséquences de
nos actes. Perthro est la rune qui révele a ’homme le mystere
du Destin.

Perthro symbolise aussi la divination, et 1’oracle. Elle
représente le cornet a dés, qui était peut-etre utilis€ auparavant
pour jeter les runes.

Elle peut aussi désigner les pions ou les pieces d’un jeu. Tout
cela tourne autour d’'un méme symbole : celui des hasards de
la vie.

Perthro symbolise I’interaction entre le libre arbitre conscient
de la personne et les contraintes de 1’environnement présent.
C’est a nous qu’il appartient de tirer le meilleur des cartes que
le Destin nous accorde.

Elle représente aussi I’état intérieur pendant lequel le Destin
nous est révélé, et que nous l’assumons apres 1’avoir
pleinement accepté.

Perthro peut aussi symboliser graphiquement la matrice de la

Déesse Mere, c’est a dire le principe de manifestation des
choses.

71



Perthro amene les choses a la vie, elle révele en pleine lumicre
ce qui était caché dans 1’ombre. Elle apporte donc la
connaissance sous son symbolisme de lumiere.

Perthro symbolisant le Destin, elle représente aussi le passé,
les souvenirs et la mémoire, ainsi que la connaissance
ésotérique et la résolution des problemes.

Elle nous permet d’accéder a la connaissance de notre moi
profond, ainsi qu’au fonctionnement interne de la nature. Elle
nous apprend a distinguer ce qui est précieux de ce qui est sans
valeur.

Perthro est une rune utile dans le processus initiatique, car elle
nous apporte des intuitions utiles vis a vis de situations
intérieures qui nous resteraient obscures sans cela.

Perthro est une rune dédiée a la déesse Frigg, la femme
d’Odinn.

Valeur Divinatoire

Sur le plan divinatoire, Perthro nous amene vers une
connaissance profonde de nous-méme, a travers laquelle nous
prenons conscience des racines de notre Destin.

Elle nous indique qu’il nous faut connaitre notre Destin pour
pouvoir I’assumer et le réaliser.

72



Perthro peut aussi symboliser les consultations, les demandes
de conseil, ou un travail de thérapie.

Conseil de sagesse

Perthro nous enseigne qu’il faut descendre au fond de
soi-méme, et se questionner honnétement. Car c’est par la
connaissance de soi que 1’on peut découvrir les mécanismes du
Destin.

Lorsque nous prenons connaissance de notre Destin il nous
faut I’assumer, cela demande de la responsabilit¢ et du
courage, mais réaliser son destin est nécessaire si nous voulons
prétendre €tre un vitki.

73



Elhaz

Phonétique : Z final des mots.

Symbolisme de cette rune
Elhaz signifiant “I’Elan”, elle est naturellement associée aux
cornes de cet animal, ainsi qu’a la protection.

Sa forme géométrique suggere aussi les branches d’un arbre,
ou, inversé, ses racines, d’oll sa symbolique de capteur, mais
aussi de main ouverte (geste primaire de protection).

Elhaz est la quinzieme rune, et venant apres Perthro elle est 1a
pour révéler le véritable destin de I’homme. Cette rune est un
moyen de communication avec le divin, mais aussi la
représentation du monde de 1’ame.

Elhaz a la forme d’un homme qui tend les bras vers le ciel
dans un geste d’invocation.

74



Sa forme suggere aussi un lien avec Yggdrasil, ’arbre de vie
qui est la base de la vie et le monde en condensé. Elhaz
représente 1’abri, la stabilité et la protection qu’offre un arbre.
Les branches nous protegent de la pluie et du soleil, et ses
racines nous connectent a la terre.

Elhaz est liée aux Valkyries, ces esprits protecteurs des
guerriers, filles d‘Odinn qui accueillent les ames des guerriers
morts au combat pour les amener au Walhalla.

Elhaz symbolise donc le contact avec d’autres dimensions, et
la capacité a s’ouvrir a elles. Mais attention, s’ouvrir a d’autres
dimensions peut €tre dangereux voire mortel si on n’y est pas
correctement préparé.

Elhaz symbolise donc 1’ame, le pouvoir intérieur de ’homme
et son aspiration vers des mondes idéaux. C’est la rune qui
symbolise la puissance de la vie humaine et de ’esprit qui
cherche a atteindre Asgard (et donc les Dieux).

Elhaz est la rune reliant les dieux et les hommes, la force qui
amene la conscience humaine vers Asgard. Elle est Yggdrasil,
I’arbre qui relie les mondes, et sur lequel celui qui cherche a
atteindre d’autres dimensions doit grimper ou descendre pour
parvenir a son but (il est I’équivalent nordique de I’arbre utilisé
par les chamans dans d’autres traditions pour atteindre les
autres mondes).

75



Elhaz est la rune de protection magique la plus puissante,
principalement en défense. Cette rune a en effet le pouvoir de
repousser tout les maux, et sa protection est surtout efficace a
I’échelle individuelle (elle permet de renforcer la hamingja, ou
“chance personnelle”).

Cette rune sert d’ailleurs dans la “confection” du bouclier
d’Elhaz : il s’agit d’un bouclier énergétique sur lequel on
projette la rune par visualisation dans les 6 directions de
I’espace.

Elhaz est aussi efficace pour protéger les batiments, les
véhicules, et les propriétés en général. On 1'utilisait d’ailleurs
souvent directement dans I’architecture des maisons afin de
protéger ces dernieres : on incluait le motif géométrique de la
rune dans les poutres extérieures apparentes.

Elhaz était aussi gravée sur les lances afin d’assurer la victoire
et de protéger le guerrier.

La forme en main ouverte d’Elhaz symbolise la protection,
mais aussi la dissimulation et le mystere. De par sa symbolique
de protection et de lien entre les mondes, Elhaz est gouvernée
par le dieu Heimdallr, dieu gardien du pont entre Midgardr et
Asgardr.

76



Valeur Divinatoire
Sur le plan divinatoire, Elhaz indique la présence d’une
protection (naturelle ou surnaturelle), une aide ou un guide.

Que ce soit quelqu’un qui vous accompagne, un ami, ou un
esprit protecteur (ange gardien, esprit gardien ou autre selon
votre vision des choses).

Elhaz peut aussi représenter la famille spirituelle, et notre
besoin d’élévation sur tous les plans.

Conseil de sagesse
Elhaz nous enseigne que le vrai Destin de ’homme est son
élévation vers les mondes dits supérieurs.

Elle nous apprend qu’il est important de prendre en
considération la partie supérieure de notre €tre, et travailler
longuement et de facon continue a sa manifestation.

Ce travail peut prendre I’apparence d’un défi a relever. Elhaz

nous apprend que pour accéder a cet objectif nous devons
relever ce défi et dépasser nos limites.

7



Sowilo

Phonétique : S de Soleil.

Symbolisme de cette rune

Sowilo signifie “soleil” et elle en est le symbole majeur avec la
roue solaire, mais elle symbolise aussi la foudre qu’elle
rappelle de par sa forme géométrique.

Sowilo est la seizieme rune et la derniere du deuxiéme aett. En
tant que symbole du Soleil, Sowilo représente et véhicule la
source de toute vie et de toute lumiere.

Sowilo est la fontaine de lumiere, de force, de joie et de

prospérité. Elle nous donne la force de travailler sur
nous-méme et cela renforce notre esprit.

78



Sur le plan magique, Sowilo apporte le pouvoir et la lumiere
du Soleil, permettant de réaliser nos objectifs. Sowilo
symbolise le soleil mais aussi les roues du char qui le porte,
symbolisées aussi par la roue solaire.

Elle projette sa lumiere sur le chemin qui est devant nous et
rend toutes les épreuves plus faciles.

Si on I'utilise correctement, Sowilo est la volonté magique qui
sous tend tout le multivers. Elle peut canaliser et diriger la
puissance. Sowilo est la force qui vient de I’intérieur.

En tant que symbole du Soleil, Sowilo représente aussi
I’illumination, la compréhension des mysteres et la pleine
clarté. En élargissant ce concept, Sowilo devient alors la rune
des enseignants et des maitres, c’est a dire de ceux qui
dispensent la lumiere.

Grace au pouvoir solaire, Sowilo résiste a la mort et aux forces
de désintégration, elle annonce aussi le triomphe de la lumiere

sur les ténebres.

C’est cette symbolique qui fait de Sowilo la rune de la victoire,
et c’est a cette fin que les runistes I’utilisent magiquement.

Combinée avec Uruz, Sowilo permet d’augmenter la puissance
de guérison de cette derniere.

79



Sowilo symbolise aussi 1’accomplissement d’une étape
importante : celle de I’illumination et de la fusion des ames.
C’est cette fusion qui peut révéler a I’ame sa véritable volonté.

Valeur Divinatoire
Sur le plan divinatoire, Sowilo symbolise une victoire, une
étape franchie, ou un succes. Elle peut aussi indiquer un
changement de niveau de compréhension, une découverte ou
un éclaircissement.

De par sa symbolique solaire, Sowilo peut aussi représenter un
protecteur, un guide ou un enseignant, mais aussi un éveil.
Enfin Sowilo peut représenter une manifestation de la véritable
volonté.

Conseil de sagesse

Sowilo nous enseigne qu’il faut assainir nos conditions de vie,
purifier et faire le vide, afin que puisse se manifester la
compréhension ou I’illumination.

Elle nous apprend qu’il faut se détacher de ce qui nous obsede
pour pouvoir nous élever vers un autre niveau de conscience,
et considérer les choses selon le point de vue de I’idéal que
I’on s’est fixé comme objectif a atteindre.

80



Tiwaz

Phonétique : T de Temple.

Symbolisme de cette rune

Tiwaz est la rune du dieu 7yr dieu de la guerre, de I’ordre et de
la justice. D’ailleurs sa forme rappelle celle du fléau de la
balance.

On peut aussi interpréter sa forme comme celle d’un axe
central soutenant un toit, voire méme comme |’axis mundi,
c’est-a-dire la colonne au centre du monde soutenant la vofite
céleste.

Tiwaz est la dix-septieme rune, et la premiere du troisieme et
dernier aett, celui dédié au dieu Tyr.

Tiwaz symbolise le ciel (c’est-a-dire Asgardr, le Royaume des

Dieux, de la conscience et de I'intelligence), et la montée vers
celui-ci apres I’illumination apportée par Sowilo.

81



Tiwaz en tant que rune du dieu Tyr représente la justice, la
responsabilité, la guerre (car Tyr est aussi le dieu de la guerre
et il faut savoir que chez les Anciens Norrois la guerre, et les
combats étaient une forme de justice), mais aussi le sacrifice.

En effet afin d’enchainer le loup Fenrir, 7yr a sacrifié sa main
droite en la mettant dans la gueule du fauve pour le mettre en
confiance, et une fois enchainé, celui-ci la lui a arrachée.

Tiwaz symbolise donc le stoicisme, I’absence de peur dans le
combat, ou une personne qui défendra et se battra toujours
pour ce qui est juste.

C’est aussi la rune de la réglementation positive et de la
régulation passive. Tyr est d’ailleurs le dieu qui préside aux
réunions du ping (I’assemblée générales des germains).

En tant que rune de la responsabilité, du sacrifice et de la
justice, Tiwaz était par excellence la rune des rois et des chefs
de clans.

La forme de Tiwaz suggere aussi celle de la lance, c’est-a-dire
I’orientation des forces dans la bonne direction, afin d’obtenir
I’effet désiré.

Mais attention, si vous utilisez 7yr en magie runique, n’oubliez

pas que cela impliquera de votre part un sacrifice afin que ce
que vous avez demandé vous soit accordé.

82



Le plus souvent Tyr est utilisée pour aider a gagner un proces
ou toute action légale mais attention, elle ne peut étre utilisée
que si vous é&tes dans votre bon droit, dans le cas contraire
inutile de compter sur Tiwaz pour vous aider, cela pourrait
méme se retourner contre vous en cas de mauvaise foi
manifeste.

A T’époque des Anciens Norrois on utilisait la rune pour
s’attirer les faveurs de 7yr en vue de gagner une bataille. Cette
rune donne aussi I’endurance physique et mentale, ainsi que la
victoire en compétition.

Enfin, Tiwaz symbolise 1’axis muni, I’ Yggdrasil des Anciens
Norrois, I'Irminsul des anciens Saxons. C’est I’axe qui relie et
sépare le ciel et la terre, c’est-a-dire le royaume des hommes et
celui des dieux.

Cette séparation permet au multivers d’exister car la rencontre
entre Midgardr (la matiere) et Asgardr (I’énergie) serait fatale
a tous les mondes.

Valeur Divinatoire

Sur le plan divinatoire, Tiwaz symbolise la prise de
responsabilités (familiale, professionnelle ou autre). Le
consultant va endosser la fonction du pere ou du chef, il va
acquérir pouvoir et autorité.

83



Tiwaz peut aussi symboliser la rencontre avec quelqu’un qui
va nous protéger, ou une prise de conscience importante grace
a un changement de plan d’existence (expérience chamanique
de montée au ciel).

Enfin elle peut annoncer une victoire justement obtenue, la
justice rendue ou un rétablissement de 1’équilibre.

Conseil de sagesse

Tiwaz nous enseigne qu’il faut traduire nos croyances et notre
savoir en responsabilités, sous forme d’engagement social,
familial, etc... Et qu’il faut exercer cette responsabilité avec
intelligence et conscience, c’est-a-dire avec justice.

Enfin elle nous enseigne qu'il faut étre prét a des sacrifices
pour obtenir ce que nous voulons.

84



Berkano

Phonétique : B de Bouleau.

Symbolisme de cette rune

Berkano signifie “Bouleau” ou “Déesse-bouleau”, et elle est le
symbole de cet arbre et de sa déesse, qui n’est autre que la
déesse mere. Berkano représente donc aussi la maternité, la
mere, mais aussi la naissance.

Berkano est la dix-huitieme rune du futhark, soit le double du
chiffre sacré des Anciens Norrois : le neuf. Elle représente la
Déesse mere a travers sa signification symbolique du bouleau.

Le bouleau est I’arbre de 1’endurance, de la croissance, du
développement, de 1’énergie et de I’espoir méme dans les pires
circonstances. Berkano est donc la rune de ceux qui
n’abandonnent jamais, quoi qu’il arrive, et qui obtiennent
I’amour et le respect de tous.

85



Apres la montée au ciel de Tiwaz, Berkano est la pour nous
rappeler qu’il faut redescendre sur Terre. Cela peut amener a
considérer Berkano comme un symbole de la réincarnation.

De par sa symbolique numérique, Berkano symbolise
I’achevement et un nouveau début sur un autre plan.

Berkano symbolise la naissance et la mort, elle est donc
I’archétype de la mere, qui nous donne la vie et la reprend, et
c’est vers elle que nous retournons apres notre mort.

Berkano est donc la rune de toutes les naissances qu’elles
soient physiques ou spirituelles.

Sur le plan magique, Berkano est une rune de purification et de
nouveaux commencements, et elle est consacrée
principalement a la magie féminine.

Sa forme représente d’ailleurs les seins de la Terre-Mere, ou
une femme enceinte vue de profil, et c’est pourquoi les
femmes [’utilisaient pour tous les problemes typiquement
féminins.

Berkano est aussi une force de conservation et un récepteur
passif, elle cache et sauvegarde. Cette rune régne sur les
enceintes de protection, et les cachettes (caves, loges et
maisons initiatiques).

86



Valeur Divinatoire

Sur le plan divinatoire, Berkano symbolise une naissance, ou
le début d’un cycle (renaissance), mais aussi une création, une
grossesse ou une maternité.

Berkano peut aussi symboliser la mort en tant que nouvelle
naissance, mais aussi une mutation ou une transformation.

Conseil de sagesse

Berkano nous enseigne qu’il est sage d’accepter que les choses
se transforment, que tout n’est qu’une alternance de naissances
et de morts. Il faut accepter que tout ne soit que passage,
transformation, transition.

Mais elle nous enseigne aussi qu’il nous faut exercer notre

pouvoir créateur car il est un des attributs de notre nature
divine.

87



Ehwaz

Phonétique : Eh comme Eléphant.

Symbolisme de cette rune

Ehwaz signifie “cheval”, et elle est le symbole de cet animal.
Cette rune symbolise aussi la mobilité, ou deux axes réunis par
un angle ouvert.

Ehwaz est une rune de dualit€ comme Gebo , mais
contrairement a cette derniere, qui symbolise I'union, Ehwaz
exprime I’alternance, le mouvement, et I’oscillation.

Cette rune indique que les hommes oscillent entre le ciel et la
terre, et qu’ils doivent eux-mémes créer I’harmonie entre ces

deux mondes.

Car apres étre redescendus sur terre les hommes remontent au
ciel avant de redescendre a nouveau dans un cycle sans fin.

88



Ehwaz étant la rune du cheval, elle symbolise le mouvement,
mais aussi 1’aventure, et la découverte. C’est aussi une rune
symbolisant le voyage chamanique, puisque chez les Anciens
Norrois, celui-ci se faisait en chevauchant un cheval
(symbolisé par Sleipnir le cheval d’ Odinn).

Le cheval est un animal psychopompe, intercesseur entre le
monde des vivants et celui des morts, et celui qui transport les
ames des morts.

Elle symbolise aussi une personne qui a I’esprit rapide, qui
peut tres vite I’amener loin dans ses pensées.

Vous pouvez utiliser Ehwaz pour commencer un voyage
psychique. Le cheval était un animal sacré chez les Anciens
Norrois et on les utilisait en magie et en divination.

Ehwaz est aussi la rune des combinaisons et des liens qui
réunissent les choses de facon définitive. Mais attention avant
de lier avec Ehwaz mieux vaut €tre sir de son coup et si on
doit se lier avec quelqu’un mieux vaut étre siir de sa loyauté et
de la confiance que vous pouvez avoir en lui.

En magie runique si vous utilisez Ehwaz vous devez étre sir
de ce que vous voulez et vous devez vouloir aller jusqu’au
bout. Elle aide a provoquer le mouvement dont on a besoin
pour entreprendre une tache quelconque, et plus précisément la
tache de notre vie, celle que notre Destin nous a assignée.

&9



C’est pourquoi vous pouvez I’utiliser pour vous aider a faire
des modifications dans votre vie, et pour réaliser vos réves.

Valeur Divinatoire
Sur le plan divinatoire, Ehwaz symbolise le voyage, le départ,
le mouvement ou l'instabilité.

Elle peut aussi indiquer une hésitation, une dualité, une
confrontation ou une rencontre.

Conseil de sagesse

Ehwaz nous enseigne qu'il faut reconnaitre la dualité qui est en
chacun de nous et qui nous anime. Mais il ne faut pas que cette
dualité nous partage, nous divise ou nous paralyse.

Il faut ['utiliser comme wune source de mouvement et
d'évolution qui doit nous pousser a découvrir sans arrét de

nouveaux horizons.

Assumer le corps et 1'esprit est une preuve de responsabilité, de
courage et de sagesse.

90



Mannaz

Phonétique : M de Maturité.

Symbolisme de cette rune

Mannaz signifie homme ou humain, cette rune symbolise donc
I’humanité dans son ensemble. Sa forme géométrique montre
deux axes réunis par une croix, qui symbolisent une dualité
harmonisée.

Apres loscillation et le mouvement d’Ehwaz, vient
I’harmonisation de Mannaz. En Mannaz les contraires se sont
harmonisé completement pour donner naissance a I’Homme
sur le plan cosmique.

Mannaz signifie “homme”, elle n’est pas 1’homme en

particulier mais I’humanité en tant qu’égrégore, et ensemble
d’archétypes.

91



Mannaz symbolise le prototype humain sur le plan cosmique,
qui se manifeste parfois chez certaines personnes, mais qui
pourrait se manifester chez tous les hommes.

Mannaz symbolise 1’archétype humain dans lequel se refletent
toute chose. Le divin et le terrestre se sont unis de facon
définitive en Mannaz.

Mannaz symbolise donc 1’espérance en une plus grande
réalisation de I’humanité, et les qualités humaines les plus
positives lui sont associées. Mannaz est aussi la
personnification de I’ordre social, sans lequel il est impossible
de réaliser notre plein potentiel humain.

C’est la rune des interactions sociales. Elle représente la
communauté, et amene souvent une personne a sa propre vie.

Elle symbolise aussi la marque que chacun d’entre nous laisse
sur les autres et sur son environnement, qu’elle soit positive ou
négative. Elle représente souvent une personne dont on peut
apprendre.

Le langage étant une qualité humaine primordiale, Mannaz est
une des runes Hog (une rune de I’esprit). Elle peut donc étre
utilisée en magie runique pour tout ce qui concerne les
interactions avec usage du langage, comme se donner un
avantage lors d’examens scolaires oraux, ou lors de débats.

92



Valeur Divinatoire

Sur le plan divinatoire, Mannaz symbolise ’harmonie et
I’équilibre, mais aussi le dépassement des hostilités et des
obstacles.

Mannaz symbolise aussi les sentiments positifs tels la
fraternité, la solidarité, et I’humanité.

Elle peut annoncer une nouvelle amitié, relation ou associé
d’affaires. Elle symbolise la connexion avec une autre
personne ou avec soi-méme.

Enfin Mannaz peut indiquer que les extrémes cessent de nous
déchirer.

Conseil de sagesse

Mannaz nous enseigne qu'il est sage de garder a l'esprit, dans
ce monde de mouvement, qu'il existe une humanité réalisée sur
un autre plan.

Elle nous apprend que cet état de réalisation peut étre capté

fugitivement a chaque fois que s'installe sincérement en nous
le pouvoir d'harmonie et de conciliation.

93



Laguz

Phonétique : L de Lac

Symbolisme de cette rune

Laguz représente un axe pointé vers le haut, elle symbolise la
croissance, ainsi que tout ce qui pousse et se développe. Laguz
est associée au poireau et a I'oignon dont elle a la forme.

Laguz symbolise aussi tout ce qui est lié a I’eau, comme les
vagues, les rivieres, la mer, ou les lacs. C’est la rune de la
fertilité, et de la pluie.

Sur le plan magique, Laguz nous permet d’étre en contact avec

la force vitale contenue dans la matiere physique, et la
croissance organique.

94



Laguz permet aussi de vaincre les obstacles et les blocages se
trouvant sur notre chemin d’évolution, et elle permet aussi
d’accélérer les mouvements déja en action.

L’eau étant I’élément permettant la vie et la croissance, Laguz
symbolise aussi I’eau sous toutes ses formes : mer, lac, riviere,
etc... D’ailleurs la traduction littérale de Laguz est “eau” ou

Elle est I’eau de vie, la source de la vie et son essence, et le
symbole de I'inconscient. Elle apporte des énergies de bonne
santé, de création et de construction.

Elle purifie et éloigne la stagnation et les énergies négatives, et
apporte une vie fraiche et nouvelle. Laguz porte 1’idée que
notre cheminement n’est jamais fini et que nous évoluons
constamment.

Laguz symbolisant la mer, les vagues et la marée, elle évoque
aussi I'idée de lacher prise. Elle nous pousse a nous laisser
porter par I’énergie et a suivre sa direction. Laguz est une rune
de fluidité, qui porte le pouvoir fluctuant des marées, la force
des chutes d’eaux, et le pouvoir de croissance du poireau.

Laguz nous rappelle que la croissance fonctionne par cycles,

visibles dans les anneaux de croissance des arbres, mais aussi
dans le flux et le reflux de la marée.

95



Laguz est associé a Njoror (dieu de la mer, de la navigation et
des marins), et elle est influencée par Mani (1a Lune).

Valeur Divinatoire

Laguz indique qu’une phase de croissance et d’évolution se
profile, les choses bougent. Elle indique aussi une étape, un
passage sur notre chemin individuel.

Laguz peut aussi annoncer une guérison, ou tout du moins un
accroissement de vitalité et de créativité, ou un contact avec
I’inconscient nécessaire afin d’évoluer.

Conseil de sagesse

Laguz indique que pour réaliser notre créativité, il faut
s’abandonner au flux vital, qui contient le potentiel
d’évolution.

Cette rune nous conduit vers le changement de notre existence
si nous apprenons a nous laisser porter par le rythme de la vie.

Elle nous pousse aussi a entrer en contact avec notre
inconscient afin d’avancer sur notre chemin.

96



Ingwaz

Phonétique : ING de being

Symbolisme de cette rune

Ingwaz est la rune du dieu Ing (ou Yngvi), lié a Freyr, dieu de
la fécondité de la nature et a sa sceur Freyja, déesse de la
fertilité.

Ingwaz symbolise le potentiel créateur, et la concentration. Sa
forme de losange ou de carré, figure totalement fermée,
symbolise I’ceuf ou la graine.

Le potentiel créateur d’Ingwaz est dans la continuité de
I’évolution en Laguz. Ingwaz représente Ing, le dieu de la

fécondité, et elle représente 1’acte créateur.

De par la forme d’Ingwaz, ce potentiel est intériorisé,
concentré et replié sur lui-méme, comme dans 1’ceuf.

97



Tout comme 1’ceuf, Ingwaz possede en elle tous les éléments
pour développer une vie complete et organisée, mais elle doit
s’ouvrir (éclore) pour que ce potentiel se réalise. Ingwaz porte
en elle toute I’énergie de vie, mais elle est encore en gestation.

Ingwaz est donc la rune de la concentration du pouvoir
créateur juste avant sa pleine manifestation (qui a lieu dans les
deux dernieres runes).

Ingwaz est aussi la rune de la cohérence, de 1’organisation
fonctionnelle, de la construction et de la matérialisation.

Sur le plan magique, Ingwaz est une rune qui peut étre utilisée
pour stocker I’énergie, lui permettant de “travailler”, de
fermenter et de grandir avant d’é&tre libérée.

Attention, si vous voulez utiliser Ingwaz dans ce but, la
libération de 1’énergie est généralement brutale et explosive.
Vous pouvez la tempérer grace a Jera ou Berkano, qui sont
fortement liées a Ingwaz.

Ingwaz sert a protéger ce qu’elle contient de 1’extérieur, mais
aussi a protéger I’extérieur de ce qu’elle contient. C’est une

enceinte totalement hermétique.

Elle peut donc étre utilisée pour stocker quelque chose de nocif
ou de dangereux afin de le rendre inoffensif.

98



Mais elle peut aussi préserver la vie lorsqu’elle est encore
fragile et faciliter ainsi la naissance de celle-ci. Ingwaz est
aussi une rune de protection de la maison, ou du foyer.

Valeur Divinatoire
Ingwaz annonce une période de concentration, de repli sur soi
et d’intériorisation.

Elle peut aussi symboliser un projet a 1I’étude, une gestation, ou
méme une matérialisation. Ingwaz peut aussi représenter la
fertilité et la fécondité.

Enfin elle peut aussi annoncer que les choses s’organisent,
qu’une certaine cohérence s’installe, bref que la construction
est en cours.

Conseil de sagesse

Ingwaz nous apprend que pour croitre et se développer il faut
se recentrer sur soi-méme, et rassembler de facon cohérente
tous les éléments présidant a la création.

Ingwaz nous enseigne aussi qu'une période de gestation est
nécessaire pour que se manifeste I’acte de création.

99



Othalaz

Phonétique : O de Osmose

Symbolisme de cette rune
Othalaz symbolise la maison, la propriété ancestrale ou le clos
des ancétres.

Othalaz peut étre décomposée en deux Kenaz, ou une Gebo et
une Kenaz en haut, ou une Ingwaz avec une Kenaz en bas.

Othalaz est I’avant derniere rune de ce futhark. Dans I’autre
ordre possible elle est la derniere.

C’est le lieu sacré de la famille, un abri ou I’on peut trouver la

paix et le calme. Elle symbolise I’héritage de nos ancétres, le
patrimoine spirituel qu’ils nous ont 1égué.

100



Arrivé presque a la fin du parcours initiatique que constitue le
futhark, le runiste doit intégrer son héritage a ce qu’il a appris
tout au long de son cheminement.

Othalaz constitue en cela la base ou les fondations de ’homme
au sens spirituel.

Othalaz symbolise la réception de la tradition et du pouvoir des
ancétres, c’est-a-dire de tous ceux qui I’ont précédé et qui ont
parcouru ce chemin avant lui, mais aussi la loyauté et la
dévotion envers ses racines et envers la Terre elle-méme.

Othalaz renforce aussi nos liens avec les autres membres de
notre groupe ou de notre famille en général. Elle permet aussi
de maintenir les choses dans leur état existant.

Othalaz est une rune fermée de part son carré qui ressemble a
celui d’Ingwaz, et ouverte de par les deux branches du bas.

De par son coté fermé, Othalaz nous indique que le patrimoine
dont nous héritons est protégé, mais son cdté ouvert nous
apprend que ce patrimoine n’est pas totalement isolé et qu’il
peut €tre transmis.

Othalaz est aussi 1’enceinte contrdlée par un magicien, le

récipient, ou le chaudron dans lequel va s’opérer la
transformation.

101



Cette rune peut servir a stocker des énergies magiques (dans sa
partie carrée) qui seront relachées pour un usage ultérieur
(grace aux deux branches du bas). C’est pour cet usage que
cette rune était utilisée sous les pignons des maisons.

Othalaz est efficace magiquement sur tout ce qui concerne
I’héritage ancestral, la maison, et les possessions personnelles.

Cette rune permet aussi de “matérialiser” des travaux
magiques, c’est-a-dire de leur permettre d’exister sur le plan
terrestre, elle est le canal a travers lequel la magie peut opérer.

Valeur Divinatoire

Othalaz annonce la découverte de ses racines, ou de sa
véritable famille. Elle indique aussi une fusion dans une
structure plus vaste, une communion.

Enfin elle peut aussi annoncer que nous allons recevoir
quelque chose qui nous est di.

Conseil de sagesse

Othalaz nous apprend qu'il nous faut trouver notre véritable
famille, et qu'il est illusoire de croire que nous possédons
réellement ce que nous avons.

Elle nous apprend aussi qu'il faut trouver les liens qui nous
unissent au Tout.

102



Dagaz

Phonétique : D de dualité

Symbolisme de cette rune

Dagaz est la rune du jour, et de la naissance du jour. Sa forme
géométrique formée de deux axes reliés par une croix,
symbolise deux polarités harmonisées, en équilibre entre le
jour et la nuit.

Dagaz est la derniere rune du futhark et son nom signifie
littéralement “Jour”. Elle symbolise 1’accomplissement et la
réalisation. C’est la rune de I’aube, du lever du jour, de la
lumiere et de I’éveil.

Dagaz symbolise au bout du chemin initiatique la naissance

dans la lumiere et I’accomplissement. Mais les renouveaux ne
durent pas éternellement.

103



De par sa forme géométrique, Dagaz symbolise aussi
I’harmonie et 1’équilibre entre les polarités, ’'union des deux
extrémes, et plus particulierement 1’équilibre entre la lumiere
et les ténebres.

Dagaz est une rune d’alchimie et de transmutation par
I’équilibre d’énergies opposées. Elle peut aussi étre utilisée
pour bloquer certains processus. D’ailleurs Dagaz est aussi la
rune du paradoxe et de I’ambiguité.

Dagaz est aussi une rune d’alliance, qui peut permettre d’unir
des opposés, c’est le point de rencontre des énergies
contradictoires. Elle peut aussi servir a transformer quelque
chose en son opposé grace a I’énergie d’activation de Jera.

Dagaz était autrefois gravée ou peinte sur les portes, les volets,
les fenétres, et sur toutes les structures droites de la maison
afin d’empécher les esprits nuisibles d’y entrer, tout en
permettant I’entrée des choses bénéfiques.

Dagaz est aussi la manifestation de la lumiere, elle symbolise
la naissance ou la renaissance.

Apres avoir accompli tout le chemin initiatique du futhark, le
vitki renait enfin et peut entamer un nouveau cycle, de la
derniere rune (qui symbolise la lumiere) on peut repasser a la
premiere (qui symbolise le feu).

104



Dr’ailleurs la forme de Dagaz est cyclique et n’est pas sans
rappeler celle de I’infini grec.

Valeur Divinatoire

Dagaz annonce une clarification, un éclaircissement ou la
compréhension d’un probleme resté jusque la obscur. Elle peut
aussi indiquer une remise en question, ou d’une prise de
conscience.

Dagaz annonce aussi le passage, la fermeture d’un cycle et le
début d’un nouveau, mais aussi la découverte de soi apres un
processus de transformation.

Conseil de sagesse
Dagaz nous enseigne que tout est accompli, que le passé se
trouve derriere nous et qu'un nouveau cycle ou un nouveau
monde nous attend.

Elle nous apprend que si on arrive a faire notre bilan et a

évaluer le chemin parcouru, alors on sera prét a profiter des
bienfaits que I’avenir nous réserve.

105



Méthodes de tirage

Les runes peuvent étre jetées en poignée sur un linge posé a
méme le sol, ou tirées depuis un sac opaque. Personnellement
j'utilise ces deux types de tirage selon les besoins.

Tirage par jeté sur un linge

C'est 2 mon sens la méthode de tirage la plus fiable (car il est
impossible alors d'influencer les runes) et la plus complete.
Elle est utile pour les tirages généraux sur l'avenir d'une
personne.

Une poignée de runes est jetée en l'air au dessus d'un cercle qui
représente le cercle de la vie et symbolise 1'harmonie de la
nature. Ce cercle est orienté par rapport au Nord.

Les runes qui tombent face contre le « sol » ne sont pas lues, et
peuvent étre retirées du cercle. L'endroit ou les autres runes
sont tombées dans le cercle indique leur signification précise.
Plus une rune est proche du centre, plus sa signification est
forte.

Peu importe que les runes soient a 1'envers ou a I'endroit, elles

ont toujours la méme signification. Seule leur position dans le
cercle et les runes qui entourent comptent pour l'interprétation.

106



L'interprétation doit commencer par les runes les plus proches
du centre du cercle, puis d'interpréter les runes plus
« externes » dans le sens des aiguilles d'une montre.

Seule votre intuition et une pratique réguliere, vous
permettront d'obtenir des interprétations fiables. Plus vous
vous entrainerez plus vous renforcerez votre connexion aux
runes, et plus vos tirages seront fiables.

Nord

Centre

Ouest Essence Est

Soi

Sud

107



Chaque point cardinal a un élément, une phase de la vie, et des
qualités qui y sont accolées :

Est Sud Ouest Nord
Elément Vent Feu Eau Terre
Saison Printemps Eté Automne Hiver
Concerne Emotions Pouvoir spirituel Créativité Famille
et Flux Base
psychologique
Phase de Jeunesse Optimum de la Maturité Limite entre
la vie vie Vieillesse la vie et la
mort
Qualités Renouveau Prospérité Moisson Paix
Repos

Tirage par pioche de 3 ou 5 runes

Ce type de tirage est a privilégier en cas de question précise
nécessitant des réponses tout aussi précises. Dans ce cas la
personne doit se concentrer sur la question pendant qu'elle
pioche 3 ou 5 runes dans un sac de tissu opaque.

Les runes doivent étre alignées dans 1'ordre de tirage de gauche

a droite puis interprétées selon le nombre de runes et la
question.

108



Pour les questions en lien avec une relation amoureuse ou
autre type de relation, le mieux est de tirer 3 runes a interpréter
de la fagcon suivante :

« lere rune : le commencement et les caractéristiques

« 2erune : le développement

+ 3erune : la conclusion
Si vous décidez de tirer 5 runes alors les runes 3 a 5 donneront
la conclusion.

Pour une question sur le futur, le mieux est de tirer 5 runes a
interpréter comme suit :
+ lere rune : le temps présent
« 2erune : ce qui arrive
« 3e, 4e et Se runes : les forces que le consultant va
rencontrer dans le futur

Pour analyser un processus spécial, le mieux est de tirer 5
runes a interpréter ainsi :

« lere rune : le temps présent

« 2erune : lere étape du processus

« 3erune : 2e étape du processus

« 4erune : 3e étape du processus

« Serune : la conclusion

Pour comprendre la mentalité ou la personnalité de quelqu'un

piochez une ou trois runes, chacune représentant une partie du
caractere de la personne.

109



Fabrication d'un jeu de runes

Dans le passé, les runes étaient fabriquées par celui ou celle
qui les utilisait. Elles étaient faites dans des matériaux naturels
comme le bois, la pierre, 1'argile ou des coquillages.

Les runes étaient activées magiquement grace a une goutte de
sang versée par le runiste sur chaque rune, créant ainsi un lien
profond entre I'ame du runiste et ses runes.

En ancien norrois, ce rituel était appelé Blodvekja ce qui
signifie « I'éveil par le sang » et faisait partie intégrante de la
création et de 1'utilisation des runes.

Vous pouvez graver vos runes dans des morceaux de branche
ou de fine planche de bois, et les peindre ensuite avec de 1'ocre
rouge mélangé a votre sang (pour l'activation magique).

Pensez bien a les faire une par une dans l'ordre du futhark, en
méditant sur le nom et la signification de chacune pendant la
fabrication. Cela renforcera d'autant plus l'activation de vos
runes.

Si vous prélevez une ou plusieurs branches dans la nature pour

fabriquer vos runes, pensez bien a remercier l'arbre et a laisser
une offrande en compensation.

110



Sources bibliographiques

""Dialogue avec les Runes, manuel initiatique''. Eric
Panichi

"Runes et Magie'' Nigel Pennick
""Magie du Nord'' Nigel Pennick

""Les secrets des Runes et autres alphabets anciens'’
Nigel Pennick

"Futhark'' Edred P6érsson
""Runelore'’ Edred Porsson
""Magic Symbols of the Gods'' J6hanna G. Hardardéttir

""Les Runes” Dominique Agnus

111



